
Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
57  

Giovanna Costanzo 

SUL TEMPO RACCONTATO E SUL TEMPO DELLA RESILIENZA 

ON THE TIME AND NARRATIVE AND ON THE TIME OF 

RESILIENCE 

 

SINTESI. Dall’indagine sul soggetto e sul tempo prende avvio una delle stagioni 
più interessanti del pensiero di Paul Ricœur, inaugurata dai tre volumi di Tempo 
e racconto. Se nessuna elaborazione concettuale riesce a far scomparire 
l’antinomia fra un tempo soggettivo e un tempo oggettivo, l’innesto della 
fenomenologia nell’ermeneutica e nella poetica consente una “soluzione 
poetica” che pur non risolvendo le aporie permette di abitarle, diventando così 
un invito a sviluppare in ognuno di noi una resilienza intesa come forza eversiva 
e trasformativa. 
PAROLE CHIAVE: Ricœur. Agostino. Aristotele. Tempo. Resilienza. 

 
ABSTRACT. One of the most interesting seasons of Paul Ricœur’s thought 
begins with Time and Narrative. If no conceptual elaboration resolves the 
antinomy between a subjective time and an objective time, the inclusion of 
phenomenology into hermeneutics and poetics provides a “poetic solution” 
which, even though it does not resolve the aporias, allows us to live them, and 
prompts to develop in each of us a resilience seen as a subversive and 
transformative force.  
KEYWORDS: Ricœur. Augustine. Aristotle. Time. Resilience. 

 

 

1. Sulla lentezza e sulla velocità 

 
Il nostro tempo ha conferito sempre più valore al cambiamento, anche 
quello fine a se stesso, e il cambiamento è quello che vogliono tutti. 
Così non c’è niente da fare, alla fine chi si muove è coraggioso e chi 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
58  

resta fermo è pavido, chi cambia è illuminato e chi non cambia è un 
ottuso1. 

 
Con queste parole il protagonista di Colibrì, l’ultimo romanzo di Sandro 

Veronesi, Marco, rivela il suo sentirsi incapace di vivere il tempo stando al 

passo di chi lo circonda. Il contrasto insanabile fra il tempo vissuto dentro 

un’anima che non smette di interrogarsi su quanto accade e quello che scorre 

dentro una rete di contatti e di connessioni e che finisce per consumare tutto ciò 

che tocca, rischia di lasciare Marco esangue e senza forze. Ecco perché 

preferisce opporre al movimento vorticoso del mondo che lo circonda, quello 

lento della sua anima, immalinconito e nostalgico verso tutto ciò che è passato. 

Si condanna così a stare sempre un passo indietro. Indietro rispetto agli affetti, 

intesi dai più come mutevoli e transeunti; indietro rispetto alle responsabilità 

verso il proprio passato e il proprio futuro mentre la maggior parte si contenta di 

vivere in un “presente assoluto” senza legami di continuità con ciò che lo 

precede e ciò che lo segue; indietro rispetto a un tempo che risulta 

incomprensibile e irrappresentabile perché sfuggente e misterioso.  

Si capovolge così tutta la tavola dei valori: «coraggioso chi corre, pavido 

chi resta fermo, illuminato chi cambia, ottuso chi resta fermo»2. Ottuso chi non 

 
1 Veronesi S. (2019), Il Colibrì, p. 312. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
59  

corre alla stessa velocità degli altri, pavido chi è lento e chi non cerca di 

nascondere le tante vulnerabilità e paure come le perplessità nei confronti di chi 

“concede del tempo” alle tante relazioni incrinate e in crisi. E per questo si 

aggrappa alla scrittura, per consentire all’anima di prendere respiro. 

Ci si affida alla scrittura e al romanzo in modo da sostenere le perplessità e 

le contraddizioni a cui si perviene ogni volta che si pensa che il tempo non sia 

solo quello che scorre inesorabile a dispetto di noi e che ci conduce verso la 

nostra fine, né solo quello stravolto dal mondo virtuale e dalle sue infinite 

potenzialità, ma quello percepito e vissuto da una coscienza che fa fatica a 

trovare una bussola con cui orientarsi. Come riusciamo ad abitare un tempo che 

ci sembra estraneo e non familiare? Quanto e come questo tempo “sempre più 

veloce” ci cambia e ci trasforma? Come incide sulla trama relazionale da cui 

dipendiamo e in cui siamo immersi? Domande affidate alla scrittura e alla 

riflessione per riguadagnare una posizione meno incerta nel mondo a dispetto 

delle tante incongruenze che la ragione non riesce a risolvere. In realtà, forse per 

questo si corre: per non pensare troppo, per non scoprire le proprie paure, le 

ansie di controllo e di dominio. Perlomeno fino a quando non si inciampa e si 

resta indietro. Allora altre e più forti domande risuonano e cercano risposte. 

 
2 Ibidem. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
60  

La difficolta ad abitare il tempo che scorre inesorabile ha da sempre 

intrigato l’uomo, che per questo ha provato a fissarlo sulla carta, trasfigurandolo 

attraverso la narrazione o indagandolo filosoficamente. Basti pensare a narratori 

come Joyce o Mann, o a filosofi come Agostino, Platone e Aristotele e accanto a 

questi Paul Ricœur e il suo tentativo di mettere assieme narrazione e riflessione 

filosofica. Il percorso del pensatore francese comincia durante gli anni Ottanta 

del secolo scorso quando, interrogandosi sulla metafora3 e sulla sua potenza 

innovativa per l’immaginazione e la comprensione dei fatti, scopre la 

connessione fra il racconto, il tempo e il soggetto. Dà avvio così a una delle 

stagioni più interessanti del suo pensiero, inaugurata dai tre volumi di Tempo e 

racconto ma che di fatto continuerà anche nei volumi dedicati alla memoria e 

alla storia4 fino alle sue ultime produzioni. Seguendo la via longa del suo 

filosofare procede di aporia in aporia, di interrogazione in interrogazione 

tentando di costruire nessi fra il soggetto interrogante e le tante riflessioni sul 

racconto e sulla storia.  

Certo la prima perplessità nasce dalla nostra incapacità di dare una 

rappresentazione che dia conto sia del tempo del soggetto, avvertito come altro e 

 
3 Ricœur P. (1981), La metafora viva.  

4 Ricœur P. (2003), La memoria, la storia e l’oblio.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
61  

come diverso, sia di quello del cosmo, uguale per tutti e senza eccezioni. Così 

quella stessa distonia che avvertiva Marco, il protagonista del romanzo di 

Veronesi, fra un tempo esteriore e oggettivo che riguarda i più e quello “vissuto” 

dentro la propria anima e che lo fa sentire inadeguato, ci conduce subito al 

movimento da cui prende avvio il primo volume di Tempo e Racconto quando si 

avverte che il tempo della soggettività risulta irrappresentabile per il pensiero. 

Qui il pensatore francese, man mano che prende in considerazione le diverse 

concezioni, come quella del tempo dell’anima di Agostino, del tempo cosmico 

di Aristotele, del tempo fenomenologico di Husserl e quella trascendentale di 

Kant, si rende conto che nessuna elaborazione o costellazione concettuale riesce 

a far scomparire l’antinomia e la dicotomia fra un tempo soggettivo e un tempo 

oggettivo. Resta sempre qualcosa di insoluto e di insoddisfacente. Sembrerebbe, 

allora, che solo con il racconto e con il suo intrigo narrativo è possibile stare 

dentro, mantenendole vive, le tante questioni che l’uomo porta con sé vivendo.  

La vita come tale non forma un tutto, la natura può produrre dei 
viventi, ma sono indifferenti. L’arte può non produrre altro che esseri 
morti, ma essi sono significativi. Sì, ecco l’orizzonte del pensiero: 
strappare, mediante il racconto, il tempo raccontato alla indifferenza. 
Mediante procedure di risparmio e di compressione, il narratore 
introduce ciò che è estraneo al senso nella sfera del senso5. 

 
5 Ricœur P. (1987), Tempo e racconto 2. La configurazione nel racconto di finzione, p. 132; 
Cfr. Greisch J. (2001), Paul Ricœur. L’itinerance du sens; Jervolino D. (1984), Il cogito e 
l’ermeneutica. La questione del soggetto in Ricœur. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
62  

 
Il racconto ha infatti la forza di spezzare l’indifferenza con cui percepiamo 

e viviamo il nostro tempo. Per questo pensare con Ricœur e oltre Ricœur 

significa provare a ri-figurare il nostro tempo attraverso i tanti racconti, 

incrociando le prospettive indicate dalla riflessione agostiniana e da quella 

aristotelica. Ovvero un cammino che procede dalla lettura fenomenologica del 

tempo all’ermeneutica e alla poetica, un’ermeneutica in grado di dialogare con 

la poetica, dimostrando come l’innesto sia necessario ma non risolutivo, essendo 

la speculazione sul tempo dei tanti filosofi a partire da Agostino una 

“ruminazione senza conclusione”, cui replica l’attività letteraria solo come 

soluzione poetica, come Aristotele consente di fare, e che se non risolve le 

aporie consente di abitarle senza restarne mai avvinti6.  

 

2. Con Agostino e Aristotele: sul tempo vissuto e sul tempo raccontato  

Il primo filosofo a cui si rivolge il pensatore francese è sicuramente 

Agostino. Questi, a dispetto di tutta una tradizione antica, quella che fa capo a 

Platone e Aristotele, e che intende il tempo come un ordine misurabile del 

 
6 Cfr. Iannotta D. (1998), Frammenti di lettura. Percorsi dell’altrimenti.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
63  

movimento, l’«immagine mobile dell’eternità»7, e come ciò che riproduce nel 

movimento – dei pianeti, del ciclo costante delle stagioni e delle generazioni 

viventi o di ogni specie di mutamento – l’immutabilità dell’essere eterno, scopre 

che il nostro essere temporali mostra un qualcosa di altro dal movimento fisico. 

Pensare ad esempio al passato ci rivela il passato come ciò che non è più, il 

futuro come ciò che non è ancora e il presente come ciò che non è sempre.  

Riflettere sul tempo non in modo astratto e disincarnato ma a partire dalla 

nostra esperienza e dai nostri racconti ci consente di percepire che il tempo si 

misura attraverso ciò che passa. Siamo noi che attribuiamo a cose, ad azioni 

delle qualità temporali, qualità di futuro e di passato (futura et praeterita) che si 

trovano presenti in noi: in un certo senso il presente diventa aggettivo plurale 

(praesentia). Se raccontare è «affidare alla memoria il destino delle cose passate 

e all’attesa quello delle cose future», allora «memoria e attesa sono in un 

presente dilatato e dialettizzato che non è nessuno dei precedenti termini: né il 

passato, né il futuro, né il presente puntuale (scettico) e nemmeno il passaggio 

del presente»8. Stare dentro questa prospettiva consente di comprendere come il 

tempo non sia mai distinguibile in un presente, un passato e un futuro, ma come 

 
7 Platone, Tim., 37d.  

8 Ricœur P. (1986), Tempo e racconto 1, p. 28.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
64  

un presente che passa. Se l’essere del tempo è il triplice presente, resta la 

questione di come si misura. Caso unico nella storia del pensiero, Agostino 

esclude che siano gli astri e il cosmo a misurare il tempo: il tempo è sì misura, 

ma non degli astri, bensì del movimento dell’anima. È l’anima, infatti, che 

misura il tempo, distendendosi nelle sue tre dimensioni, radicandosi nel presente 

dell’anima che attende (futuro), che fa attenzione (presente), che ricorda 

(passato); se è vero che misuriamo il tempo nel suo passare, è nel presente 

dell’anima che attende che trova radicamento il futuro; è nel presente dell’anima 

che fa attenzione che esiste il presente ed è infine nel presente dell’anima che 

ricorda che sussiste il passato.  

Il triplice presente è da pensare come distentio e intentio animi: in questo 

senso la distensione consiste nel contrasto e nella differenza fra le tre tensioni, 

nel senso che attesa, memoria e attenzione non vanno considerate isolatamente 

ma in interazione: «la distentio non è altro che la distanza, la non coincidenza 

delle tre modalità dell’azione […] più lo spirito si fa intentio e più soffre di 

distentio»9.  

La distentio animi è ciò che scaturisce dall’apertura dell’intentio di una 

azione, di quell’attenzione che permette al presente di non subire passivamente 

 
9 Ivi, p. 40. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
65  

il transito del tempo, ma di trasformare il futuro in passato e di far crescere il 

passato diminuendo il futuro. Il presente, allora, non è solo ciò che 

meccanicamente passa, ma anche ciò che facendo passare, determina il 

perdurare dell’azione10. Se «è nel passaggio, nel transito che bisogna cercare a 

un tempo la molteplicità del presente e la sua frattura»11 allora è nell’animo che 

si trova l’elemento fisso, la misura che paragona tempi lunghi e tempi corti, ma 

anche un’attenzione, un’attività che fa del presente non solo punto di passaggio, 

ma anche una praesens intentio, un’attenzione attiva che registra la frattura.  

Affascinante intuizione, quella agostiniana della eterogeneità e omogeneità, 

della concordanza-discordanza delle tre dimensioni del tempo, ma che non 

riesce a risolvere l’aporia di un tempo che fluisce a dispetto dell’uomo. 

Illuminante a tal proposito il momento in cui Agostino pensa il contrasto fra la 

temporalità umana, caratterizzata dalla discordanza e dalla tensione, e l’eternità 

divina, l’eterno presente, senza passato né futuro che irrompendo nel tempo con 

la creazione, irrompe dalla sua stabile presenza12. È proprio tale immutabilità a 

presentarsi come “idea-limite” nei confronti del tempo marcato dalla cifra del 

 
10 Ibidem. 

11 Ivi, p. 35.  

12 Cfr. Jervolino D. (2000), Ricœur e il problema del tempo, pp. 77-90. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
66  

transitorio. Pensare un presente senza futuro né passato, come quello 

dell’immutabile eternità, vuol dire pensare un tempo umano come difetto e 

imperfezione rispetto a questa pienezza, per questo l’anima, quando si scopre 

esiliata nella «regione della dissomiglianza», innalza i suoi gemiti di lamento, 

lacerata nel suo essere nulla, percependo la tristezza del suo essere finito13. È 

tale conflitto fra l’eternità e il tempo che fa sì che l’esperienza del tempo sia 

attraversata dalla negatività, ai limiti della deflagrazione, quando si paragona 

alla stabilità dell’Eterno. La distentio animi non è solo ciò che consente di 

pensare le aporie del tempo, ma esprime anche la lacerazione dell’animo privato 

della stabilità dell’eterno presente, così «mentre la distentio diviene sinonimo 

della dispersione nel molteplice e dell’errare del vecchio uomo, la intentio tende 

a identificarsi con il raccoglimento dell’uomo interiore»14 e con la speranza delle 

cose ultime15. Allora al lamento e alla lode della creatura subentra la speranza, 

quando l’anima si lascia attraversare da livelli di temporalizzazione sempre 

meno distesi e sempre più tesi, «attestando che l’eternità può lavorare 

 
13 Ricœur P., Tempo e racconto 1, cit., p. 52. 

14 Ivi, p. 52. 

15 Aime O. (2007), Senso e essere. La filosofia riflessiva di Paul Ricœur, p. 392.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
67  

dall’interno l’esperienza temporale, per disporla secondo livelli gerarchici e così 

approfondirla invece che abolirla»16.  

Se Agostino, in continua oscillazione, passa dalla concordanza (intentio) 

alla discordanza (distentio), oscillazione che neanche l’approdo saldo nella fede 

riesce del tutto a fermare, Aristotele offre, agli occhi di Ricœur, la possibilità di 

contenere la discordanza del tempo tramite la concordanza del racconto, tramite 

l’azione unitaria del mythos (intrigo narrativo). Se Agostino è chiamato a dar 

conto del difficile rapporto fra l’anima e il tempo17, ad Aristotele viene affidato 

il compito di introdurre l’elemento della narratività con le due nozioni di myhos 

e di mimesis che insieme costituiscono una “sorta di cellula melodica” della 

dimensione narrativa elaborata da Ricœur18.  

«La costruzione dell’intrigo (mythos) – scrive il pensatore francese – è la 

replica alla distentio animi di Agostino. Agostino geme sotto il peso esistenziale 

della discordanza, Aristotele vede nell’atto poetico per eccellenza – la 

composizione del poema tragico – il trionfo della concordanza sulla 

 
16 Ricœur P. (1988), Tempo racconto 3. Il tempo raccontato, p. 401. 

17 Cfr. Ricci Sindoni P. (2007), Agostino tra filosofia e teologia. Temi e prospettive. 

18 Jervolino D. (1984), Verso la poetica della libertà, p. 132.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
68  

discordanza»19: da un lato la discordanza che lacera ogni concordanza, dall’altro 

l’attività mimetica in cui la concordanza restaura la discordanza.  

Se è vero che il tempo della soggettività è “irrappresentabile”, l’unica 

possibilità per il soggetto di venirne a capo è allora quello di “raccontarlo”, 

distendendolo nelle dimensioni del passato, del presente e del futuro. Di contro 

all’ipotesi che ogni definizione concettuale rischia di appiattire l’eterogeneità 

delle sue tante dimensioni, il filosofo cerca di descrivere l’eterogeneo, 

mantenendolo eterogeneo, descrivendo la diversità senza tentare di cancellarla. 

Ecco la possibilità del dar conto dell’unità e della differenza attraverso la 

narrazione, che a un tratto illumina l’aporia del tempo: «solo una trasfigurazione 

poetica libera l’aporia dal non senso che incombe»20.  

I due termini di mythos e mimesis sono messi in relazione all’aggettivo 

“poetica”, che è l’arte di costruire gli intrighi, in tal senso «imitare o 

rappresentare l’azione è anzitutto pre-comprendere ciò che ne è dell’agire 

umano […]. È su questa precomprensione comune al poeta e al suo lettore, che 

 
19 Ricœur P., Tempo e racconto 1, cit., p. 57. 

20 Ivi, p. 21. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
69  

si edifica la costruzione dell’intreccio, e con essa, la mimetica testuale e 

letteraria»21.  

Se il mythos è il che cos’è dell’azione, la connessione dei fatti, la mimesis è 

l’attività mimetica volta a imitare le azioni umane. L’attività mimetica non è, 

dunque, semplice copia alla maniera platonica, bensì capacità di costruire e di 

imitare creativamente l’esperienza temporale, le azioni umane e di connettere i 

fatti tramite l’intrigo, costruendo connessioni temporali non di tipo cronologico 

ma logico o meglio narrativo. Mimesis è il radicamento della composizione del 

racconto in quell’attività pratica con cui il lettore immediatamente comprende. 

O meglio è la complessità delle azioni umane che richiama l’urgenza del 

racconto, per cui il momento della configurazione narrativa fa sì che il tempo 

lineare degli episodi venga configurato in una totalità colma di significato.  

Se la poetica aristotelica è l’arte di comporre intrighi, di imitare e 

rappresentare delle azioni mediante il linguaggio metrico ritmico o musicale e di 

connettere fatti e azioni, il mythos è ciò che unisce nel racconto la struttura 

unitaria di un intreccio. In tal senso la soluzione poetica risolve il paradosso 

speculativo del tempo, poiché risolve la discordanza temporale dello scorrere 

inesauribile del tempo e delle sue inquietudini all’interno della concordanza 

 
21 Ivi, p. 108.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
70  

logica e unitaria di fatti, in cui l’esigenza di ordine è il contrasto estremo alla 

distentio animi agostiniana22. Aristotele ci offre una teoria in cui la concordanza 

presenta dei caratteri di totalità logica per quanto riguarda la costruzione, ma 

anche di necessità e di probabilità, in una sorta di «intelligibilità adeguata al 

campo della praxis e non della theoria, vicina quindi alla phronesis che è 

l’intelligenza dell’azione»23.  

Tale intelligenza poetica coglie l’unità temporale e l’unità drammatica che 

riesce a conferire ai personaggi e agli accadimenti un significato universale:  

il possibile, il generale devono essere cercati solo nella connessione 
dei fatti, dal momento che è tale connessione che deve essere 
necessaria o verosimile. In una parola è l’intrigo che deve essere tipico 
[…] è l’universalizzazione dell’intrigo che universalizza i 
personaggi24.  

 
Se l’intreccio è azione, anzi azione simulata, allora “fingere è fare”, è 

sospendere la “referenza” del linguaggio poetico, per contribuire, attraverso un 

sistema simbolico, a configurare la realtà, producendo un mondo che non è  

che il mondo del testo, una proiezione del testo come mondo […] Il 
mondo del testo, siccome è mondo, entra necessariamente in 

 
22 Ivi, p. 59. 

23 Ivi, p. 71.  

24 Ivi, p. 69.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
71  

collisione con il mondo reale, per rifarlo, sia che lo confermi, sia che 
lo neghi25.  

 
Il mythos non è la distentio animi, poiché è una concordanza insidiata 

sempre dalla discordanza: elementi di discordanza sono gli interventi “terribili” 

e “penosi”, i colpi di scena che minacciano la coerenza dell’intrigo, come il 

thaumastón, il “meraviglioso”. Questi elementi concorrono a determinare il 

mutamento, la metabolé aristotelica, fenomeno centrale dell’azione tragica e 

fattore di immissione di discordanza nell’ordine dei fatti. Solo l’autore grazie 

alla sua capacità di costruire l’intreccio riporterà alla concordanza la discordanza 

e lo farà seguendo le leggi che regolano l’intrigo tragico, la verosimiglianza e la 

coerenza formale. L’analisi dell’intrigo fa affiorare il medesimo gioco di 

consonanza-dissonante dell’esperienza del tempo agostiniana, come a dire che 

la narrazione non può non fare i conti con la temporalità: Ricœur collegando la 

Poetica di Aristotele alle teorie agostiniane, scopre la funzione mediatrice del 

tempo dell’intrigo, del tempo costruito, del tempo raccontato ma rivela anche il 

suo insegnamento etico. La costruzione dell’intrigo opera così una mediazione 

fra temporalità e racconto attraverso il passaggio di tre fasi mimetiche 

(prefigurazione, configurazione e rifigurazione) che consentono la ri-figurazione 

 
25 Ricœur P. (1989), Dal testo all’azione, p. 17.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
72  

finale tramite l’etica. La costruzione narrativa invita, infatti, il lettore a 

considerare l’importanza dei conflitti o dei rovesci di fortuna, ma anche il loro 

possibile superamento, restituendo così una riflessione sulle azioni umane, 

sull’etica e sulla politica che sostanzia una saggezza pratica, nata da una 

maggiore comprensibilità della esperienza umana. 

 

3. La costruzione dell’intrigo narrativo 

Ma vediamo meglio la costruzione dell’intrigo così come viene elaborata 

anche in considerazione della costruzione dell’intreccio narrativo nei romanzi di 

finzione. Mimesis I indica l’attività di preservazione propria della mimesi che si 

collega alla rifigurazione (mimesis III), mediante la configurazione ovvero la 

mimesis-creazione o mimesis invenzione (mimesis II) che raffigura l’esistenza 

nell’intrigo mediante l’esercizio di composizione di trame che rompono la 

realtà. La circolarità della triplice mimesis non può essere spezzata poiché ogni 

livello può operare solo in relazione agli altri due, perché la rifigurazione finale 

acquista il proprio senso in virtù della funzione mediatrice dell’atto 

configurante, il quale a sua volta è reso possibile dalla prefigurazione 

dell’azione umana svelata dalla pre-compresione del mondo dell’azione 

(mimesis I). 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
73  

La costruzione dell’intrigo messa in atto in mimesis II è resa possibile dalla 

precomprensione dell’azione umana, comune al lettore e al poeta, aperta da 

mimesis I. Mimesis II è il livello di mediazione fra ciò che sta a monte con ciò 

che sta a valle della configurazione, la realizzazione della costruzione 

dell’intrigo che, come imitazione creatrice dell’azione e della connessione dei 

fatti, apre l’ambito del «come se»26. L’intrigo opera una mediazione a diversi 

livelli, tra singoli eventi e la storia intesa come un tutto, capace di ricomporre 

elementi fra loro eterogenei in una storia dotata di senso, in una totalità 

intellegibile. È possibile identificare configurazione e intrigo come un modello 

di concordanza-discordanza, in virtù della capacità che la temporalità di questo 

secondo momento dimostra di avere: quella di combinare due dimensioni 

temporali, quella cronologica propria della dimensione episodica del racconto e 

quella non-cronologica propria dell’atto configurante, che trasforma eventi in 

una storia che suscita interesse nel lettore. Per questo si può leggere la storia 

invertendo l’ordine naturale degli eventi, in base a una lettura del tempo a partire 

dalla fine, rendendo produttivi i paradossi agostiniani. Questa “sintesi 

dell’eterogeneo”, simile all’immaginazione produttiva kantiana, presenta i due 

 
26 Ricœur P., Tempo e racconto 1, cit., p. 80.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
74  

caratteri della schematizzazione e della tradizionalità27. Poiché la costruzione 

dell’intrigo produce una intelligibilità mista tra «lo spunto, il pensiero della 

storia raccontata e la presentazione intuitiva delle circostanze, dei personaggi, 

degli episodi»28 si può individuare uno schematismo della funzione narrativa, 

avente un carattere eminentemente temporale. Schematismo che, costituendosi 

in una storia, presenta i caratteri della trasmissione ereditata ma viva, 

rivitalizzata dall’imitazione creatrice del fare poetico. È la tradizione ad 

assicurare la continuità del processo fra mimesis I e II, fra sedimentazione e 

innovazione di opere e di generi letterari, mentre si giunge al III livello 

mimetico attraverso il concetto gadameriano di applicatio. Grazie 

all’elaborazione del tempo attraverso le sue aporie, l’opera ricœuriana è 

orientata a dimostrare che la temporalità e il racconto formano un circolo in 

virtù del quale il tempo diventa umano attraverso la sua articolazione narrativa e 

il racconto assume significato avendo come oggetto l’esperienza umana. È con 

l’applicazione gadameriana che il racconto acquista il suo significato più ampio 

mediante «l’intersezione del mondo del testo nel mondo del lettore» che 

restituisce il racconto al mondo dell’agire e del patire. L’atto di lettura porta a 

 
27 Jervolino D. (2006), Linguaggio e tradizione: una riflessione a partire da Ricœur. 

28 Ricœur P., Tempo e racconto 1, cit., p. 114. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
75  

compimento il processo di rimodellamento dell’esperienza attraverso l’atto 

configurante.  

L’atto di lettura compiuto dal lettore attualizza l’opera d’arte nel senso che 

a partire dal suo contesto storico ricerca sensi e significati che trascendono quelli 

dati dallo scrittore. L’atto di lettura, consentendo la fusione di orizzonti 

(Horizontverschmelzung29) fra testo e lettore, ci obbliga a trovare nel dire 

poetico quella capacità referenziale-veritativa che favorisce l’intersezione fra il 

mondo del testo e il mondo del lettore: negare tale capacità significherebbe non 

riconoscere la forza dirompente del possibile che il testo narrativo evoca, 

contribuendo a ri-descrivere il mondo. 

Tale riflessione filosofica sulla narrazione e sul tempo30, risolvendo 

apparentemente quella aporia sorta fra il tempo del soggetto e il tempo 

oggettivo, perché la narrazione tumultuosa dei vissuti e delle alterne vicende 

umane viene ricomposta in un intreccio che preordina le discordanze e i rovesci 

di fortuna nell’unità narrativa, restituisce al lettore il senso31 di una narrazione 

 
29 Gadamer H.G. (2001), Verità e metodo, p. 356. 

30 Ricœur P., Tempo e racconto 1, cit., p. 130. 

31 Greisch J. (2001), Paul Ricœur. L’itinerance du sens. 

 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
76  

che consente una maggiore intelligibilità del corso degli eventi umani, in cui il 

particolare e il difforme vengono innalzati all’universale, mentre la creatività 

della interpretazione consegna al lettore un nuovo modo di essere e di agire nel 

mondo.  

Raccogliendo in unità i diversi momenti temporali il poeta, come lo 

scrittore o lo storico, riesce a dare vita a quel “tempo raccontato” che è ponte fra 

il tempo vissuto e il tempo cosmico, secondo l’assunto iniziale che intende 

trovare nella poetica una risposta all’aporia fra la deflagrazione agostiniana del 

tempo e la concentrazione configurante aristotelica. Il tempo raccontato, sia 

quello tragico, che quello del romanzo, mediando fra il tempo del mondo e il 

tempo dell’anima, diventa il tempo dell’umana storicità, il tempo degli uomini 

che agiscono e che soffrono e che raccontano le storie delle loro vite32, per far sì 

che attraverso il “come se” ispirino le esistenze concrete, motivino all’azione, 

suggeriscano come poter ricomporre le discordanze della sorte umana. Grazie 

all’immaginazione poetica e alla rifigurazione del tempo attraverso il racconto il 

pensatore francese riesce a ricompone il “paradosso dell’uomo fallibile e 

mortale”, quando investigando l’uomo e le sue molte enigmaticità traccia una 

via che dalla “patetica della miseria” giunge alla “poetica” della vita umana. 

 
32 Jervolino D. (2003), Introduzione a Ricœur, p. 62. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
77  

Riesce così non solo a dare un senso alle miserie umane e alle distonie che ci 

accompagnano, ma a trasfigurarle in “opere” che cadendo sul mondo schiudono 

nuovi orizzonti di comprensione e consentono non solo la nostra trasformazione 

ma anche quella del contesto in cui viviamo33.  

 

4. Sul racconto, sul tempo e sulla resilienza 

Tu sei un colibrì perché come il colibrì metti tutta la tua energia nello 
stare fermo. Settanta battiti d’ali al secondo per rimanere dove sei già 
[…] Riesci a fermarti nel mondo e nel tempo, riesci a fermare il 
mondo e il tempo intorno a te, certe volte riesci addirittura anche a 
risalirlo, il tempo e a ritrovare quello perduto, così come il colibrì è 
capace di tornare all’indietro34.  

 
Con queste parole Luisa risponde alla perplessità di Marco. Lui si sente 

“indietro” e “in ombra” solo perché vive con un’altra modalità rispetto a chi lo 

circonda. Anzi è proprio la sua capacità di fermarsi “nel mondo e nel tempo” nei 

momenti di crisi che gli consente di resistere alle intemperie e alle tempeste. E 

così sopravvivere. Fermandosi, scopre sì la distonia fra gli uni e gli altri, ma,  

restando in piedi per non cadere, riesce a “salvare” se stesso dal tempo che passa 

e tracima. Poiché il tempo che passa non lo distoglie da ciò che conta, dal cuore 

 
33 Iannotta D. (2010), Sentieri di immaginazione. Paul Ricœur e la vita fino alla morte: le 
sfide del cinema.  

34 Veronesi S., Il colibrì, cit., p. 296.  



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
78  

delle cose e degli affetti che restano a dispetto di ciò che muta. Marco si salva 

dal vizio del gioco e dal suo amore non corrisposto. Si salva per difendere i suoi 

sentimenti più profondi e dare un futuro di speranza alla nipote. 

Certo in un’epoca come la nostra in cui sembra sparita ogni tensione 

“poetica”, in cui “non si racconta più perché non c’è più un’esperienza da 

condividere”, come direbbe Benjamin, in cui restare schiacciati dentro il 

presente sembra l’unica possibilità di sopravvivenza, o in cui si inseguono 

velocità e cambiamenti dettati da mode, ogni racconto nato dall’imitazione 

creatrice o narrativa di cui parla Aristotele può davvero fare la differenza. Se 

l’attività del narrare consente di comprendere gli eventi che ci accadono e se la 

struttura pre-narrativa dell’esperienza fa sì che noi ci identifichiamo nelle storie 

di vita che ascoltiamo e raccontiamo, allora anche l’immagine che ci ha lasciato 

Veronesi non può lasciarci indifferenti. Specie, se si pensa che il suo racconto 

sia una ri-figurazione del tempo così come è percepito dalla nostra generazione. 

I “racconti di vita” non hanno, infatti, senso se non in questo scambio di 

memorie, di progetti e di vissuti, tra esperienza, attese, iniziative di generazioni 

differenti. Anche la storia del colibrì una volta lasciato il testo non può lasciarci 

inermi. Specie se ci invita a trovare la forza con cui contrapporci alle tensioni 

centripete del mondo che ci circonda, come alle dispersioni a cui siamo soggetti 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
79  

o alle tante sollecitazioni che ci fanno “perder tempo”, ovvero non ci consentono 

di dare valore allo scorrere del tempo. Ogni lettura non resta parola muta se 

invita non solo a trasformare le nostre esistenze, consentendoci di immaginarne 

e progettarne di nuove, ma anche a mostrare la nostra resilienza ovvero la nostra 

capacità di contrapporci a ciò che di brutto e di insensato ci restituisce il mondo. 

In tal senso il racconto ci offre gli strumenti per affrontare il quotidiano, a volte 

semplicemente chiedendo di fermarci per leggere e meditare. Una lettura per 

dare un senso al tempo che scorre, specie se esso ci svela fragili e vulnerabili. 

Ma anche un tempo in cui provare a dare una nuova chance ai tanti rapporti che 

rischiano di farci insterilire e soccombere. Semplicemente ponderando e 

immaginando altre soluzioni e altre possibilità.  

Come fa il colibrì, che è Marco nella finzione letteraria, ma anche i tanti 

umiliati e offesi che portano avanti la loro storia senza grandi fratture né gesti 

epocali. Semplicemente resistendo. Ci vuole infatti più forza nel resistere che 

non nel cedere, di fronte alla paura della morte, all’angoscia della malattia e 

dell’affaticamento. Il colibrì diventa in quell’incontro fra mondo del testo e del 

lettore la celebrazione della lentezza intesa come capacità di darsi il tempo che 

occorre per comprendere ciò che accade e per amare senza riserve, mentre il 

contesto ci vuole incostanti e iper-connessi. Ma anche la celebrazione della 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
80  

resilienza intesa come forza eversiva e trasformativa, se dal racconto si solleva 

un senso che ispira una modalità di vivere eroica e patetica. Tanto più eroica 

quanto più patetica, se ci si fa contrassegnare dalle esperienze e “alterare” dai 

tanti altri che si incontrano, senza tuttavia farsi annichilire e modellare dentro 

esistenze disperate. E così poter rinascere, sempre e in ogni momento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
81  

BIBLIOGRAFIA 

AIME Oreste (2007), Senso e essere. La filosofia riflessiva di Paul Ricœur, 
Assisi, Cittadella Editrice. 

COSTANZO Giovanna (2013), Alla Ricerca dello spazio vissuto, Firenze, Le 
Lettere. 

GADAMER Hans Georg (1960), Verità e metodo, trad. it. di Vattimo G. (2000), 
Milano, Bompiani. 

GREISCH Jean (2001), Paul Ricœur. L’itinerance du sens, Grenoble, Millon. 

IANNOTTA Daniela (1998), Frammenti di lettura. Percorsi dell’altrimenti, 
Roma, Aracne. 

IANNOTTA Daniela (2010), Sentieri di immaginazione. Paul Ricœur e la vita 
fino alla morte: le sfide del cinema, Roma, Edizione Fondazione Ente dello 
Spettacolo. 

JERVOLINO Domenico (1984), Il cogito e l’ermeneutica. La questione del 
soggetto in Ricœur, Napoli, Procaccini.  

JERVOLINO Domenico (2000), Ricœur e il problema del tempo, in «Filosofia e 
Teologia» 1, pp. 77-90. 

JERVOLINO Domenico (2006), Linguaggio e tradizione: una riflessione a 
partire da Ricœur, in «Itinerarium», n. 34. 

PLATONE, Opere complete, a cura di Giannantoni G., (1982-1984), Roma-
Bari, Laterza.  

RICCI SINDONI Paola (2007), Agostino tra filosofia e teologia. Temi e 
prospettive, in «Itinerarium», vol. 37. 

RICŒUR Paul (1975), La metafora viva, trad. it. di Grampa G. (1981), Milano, 
Jaca Book. 



Quaderno n. 15 di «AGON» (ISSN 2384-9045)  
Supplemento al n. 24 (gennaio-marzo 2020)  
 
 

  
82  

RICŒUR Paul (1983), Tempo e racconto 1, trad. it. di Grampa G. (1986), 
Milano, Jaca Book. 

RICŒUR Paul (1984), Tempo e racconto 2. La configurazione nel racconto di 
finzione, trad. it. di Grampa G. (1987), Milano, Jaca Book. 

RICŒUR Paul (1985), Tempo racconto 3. Il tempo raccontato, trad. it. di 
Grampa G. (1988), Milano, Jaca Book.  

RICŒUR Paul (1986), Dal testo all’azione, trad. it. di Grampa G. (1989), 
Milano, Jaca Book.  

VERONESI Sandro (2019), Il Colibrì, Milano, La Nave di Teseo. 


