Quaderno n. 24 di «KAGON»

Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Angelus Complexus

Saggi per un ripensamento dell’umano nella crisi attuale
[Essays for a Rethinking of Human in the Current Crisis]

a cura di
Vincenzo Cicero ¢ Angelo Scuderi
[Editors]

«AGON»

Rivista Internazionale di Studi Culturali,
Linguistici e Letterari (ISSN 2384-9045)



Quaderno n. 24 di «cAGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

SOMMARIO

VINCENZO CICERO
Angelus Complexus —Prefigura. . . . . . ... ... ........
[Prefiguration]

ATTILIO MELIADO

Ontologia della complessita. Un dialogo tra filosofia e teologia nel-
Peracontemporanea. . . . . . . . ...ttt vttt
[Ontology of Complexity: A Dialogue Between Philosophy and Theo-
logy in the Contemporary Era]

VINCENZO CICERO
L’etica globale, Kant e il datum della liberta. . . . . ... ... ..
[Global Ethics, Kant, and the Datum of Freedom]

LUCIANO TRIPEPI

Jacob Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Walter
Benjamin: rischio ermeneutico e limiti dell’interpretazione . . . .
[Jacob Taubes on Walter Benjamin’s Politisch-theologisches Fragment:
Hermeneutic Risk and Limits of Interpretation]

GIUSEPPE DE VITA
Corpo e mente tra caduceoecaducita . . . . .. ... .......
[Body and Mind Between Caduceus and Caducity]

TERESA FLORIDDIA

All’improvviso il numinoso. Illuminazione e rivelazione in Flo-
renskij. . . . . . L L e e e e e e e e e e e e
[Suddenly the Numinous. Illumination and Revelation in Florenskij]

ANGELO SCUDERI

Ripensare ’'umano nella crisi tra complessita, liberta e cura. . . .
[Rethinking Human in the Crisis Between Complexity, Freedom, and
Care]

AGON

Sommario

35

45

65

83

123

135



. Ny AT




Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 45 (aprile-giugno 2022)

VINCENZO CICERO

Prefigura

[Prefiguration]

I tratto ¢ lieve, trasparente, come se il disegno fosse sognato, o trasognato, pri-
ma ancora che fissato in pixel. Emergendo da un intreccio di forme geometriche
e colori tenui ma vibranti, l'angelo sembra volgere il suo squardo alle connes-
sioni insensuose che tengono insieme il - e mantengono esso stesso legato al
- mundus complexus.

Il viso e stilizzato, quasi infantile, segnato da linee nere sottili, semplici e
perlopit nitide, con occhi grandi e asimmetrici; a indicare la tensione tra ordine
e disordine, visione e cecita, impassibilita e pianto. 'aureola esibisce scomposi-

zione in segmenti e in particelle quantiche. Le ali si stendono come ventagli di
fette colorate: rosa polveroso, ocra, blu pallido e verdi opachi; evocano armonie
musicali, pit che funzioni geometriche o organiche. Il corpo e fragmentato in
zone cromatiche che in parte si soviappongono, in parte s'incastrano musiva-
mente, suggerendo strati di senso e nonsenso. Una mano aperta e una chiusa,
segni di saluto accogliente e occultamento. La figura galleggia, sospinta da po-
tenze inapparenti, in un ambiente che contiene analoghe strutture frante, tra-
me labirintiche di quadrati, reﬁango/ i e spezzoni ches intersecano, richiamando
mappe mentali e schemi matematici - reti, snodi, limiti

L'intera composizione suggerisce l'equilibrio precario tra cosmos e caos, tra
razionalita e numinosita: l'angelo essotropico ricapitola la molteplicita e il frag-
mento, reimmettendoli ricorsivamente nel mundus communis.

Non ce ora un quadro di Paul Klee che si chiami Angelus Complexus, ma
potrebbe avere questo aspetto. A noi accade di non riuscire ad abbracciarne lo
squardo, se non forse per paradossale strabismo, e la dove patiamo le catene
cruciali del vivere, esso mira un'unica epistrofe, che congloba perpetuamente
carnaio su carnaio, eppure incanto su incanto - perché l'uno e unico e il segreto
piti incondizionato della complessita. Ma se il suo mirare sia d'impotenza o di
convogliamento, non si saprebbe dirlo

Ecco, gli scritti qui contenuti trattano momenti dell'epistrofe nella sua fase
attuale, e il saggio conclusivo di Angelo Scuderi ne trae in evidenza certe mo-
venze tematiche comuni, ritornando autonomamente sulle loro direzioni. Per un
ritorno venturo.

Rometta Marea, estate 2025

Cicero, Prefigura, pp. 4-5 5






Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ATTILIO MELIADO

Ontologia della complessita.
Un dialogo tra filosofia e teologia nell’era contemporanea®

[Ontology of Complexity:
A Dialogue Between Philosophy and Theology in the Contemporary Era]

SinTEsI. 11 saggio si propone di indagare il concetto di complessita come paradigma on-
tologico emergente in risposta alle crisi epistemologiche della modernita. Attraverso un
articolato percorso diviso in tre parti, I’opera mette in luce come la realta contemporanea,
caratterizzata dall’interconnettivita dei flussi tecnologici e comunicativi — il celebre “effet-
to farfalla” —, riveli un tessuto relazionale intrinsecamente irriducibile.

Nella prima parte, il saggio confronta la coscienza epistemologica della moderni-
ta con il sapere della complessita, evidenziando la necessita di superare 1 modelli ridu-
zionistici tradizionali per abbracciare 1’interdipendenza e la molteplicita degli eventi nel
divenire del reale. La seconda parte si dedica al dialogo teologico, in cui la complessita,
richiamando il mistero della “docta ignorantia” cusana, si configura come una metafora
secolarizzata del divino: un’infinita immanente e ineffabile, analogamente all’incommen-
surabile struttura logica di Dio.

Infine, la terza parte apre verso una nuova ontologia dell’attualita, proponendo una
prospettiva etico-politica che, riconoscendo 1’inesauribile potenzialita del possibile e il ri-
schio catastrofico insito nella saturazione delle relazioni, faccia emergere la necessita di un
impegno globale e di una solidarieta planetaria. In questo contesto, il saggio si fa portatore
di un umanesimo rigenerato, capace di tradurre la consapevolezza della nostra intercon-
nessione — ¢ del rischio di auto-annientamento — in un progetto etico-politico condiviso.

PAROLE CHIAVE: complessita, incommensurabile, immanenza satura, metafora del divino,
umanesimo rigenerato

ABSTRACT. This essay aims to investigate the concept of complexity as an emerging on-
tological paradigm in response to the epistemological crises of modernity. Through an
elaborate, three-part inquiry, the work reveals how contemporary reality — characterized
by the interconnectivity of technological and communicative flows, as epitomized by the
celebrated “butterfly effect” — discloses a relational fabric that is intrinsically irreducible.

In the first section, the essay contrasts modernity’s epistemological consciousness
with the knowledge of complexity, emphasizing the need to transcend traditional reduc-
tionist models in order to embrace the interdependence and multiplicity of events unfold-

* 11 testo costituisce una rielaborazione approfondita di un intervento discusso in occasione del Fe-
stival della Complessita XIV Edizione 2023 organizzato dal Centro Internazionale Scrittori della Calabria
(C.L.S.) tenutosi a Reggio Calabria il 19.11.2023.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 7



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ing in the becoming of the real. The second section is devoted to a theological dialogue in
which complexity, evoking the mystery of Cusano’s “docta ignorantia,” is depicted as a
secularized metaphor for the divine — an immanent and ineffable infinity, analogous to the
incommensurable logical structure of God.

Finally, the third section paves the way toward a new ontology of the present by
proposing an ethical-political perspective that, acknowledging both the inexhaustible po-
tential of the possible and the catastrophic risks inherent in the saturation of interrelations,
underscores the need for a global commitment and planetary solidarity. In this context, the
essay advocates for a regenerated humanism capable of transforming our awareness of
interconnection — and the concomitant risk of self-annihilation — into a shared ethical and
political project.

KEeyworps: Complexity, Incommensurable, Saturated Immanence, Metaphor for the Di-
vine, Regenerated Humanism

Indice

INTRODUZIONE
La complessita come parola-rivelazione del nostro tempo

PARTE PRIMA. FILOSOFIA E TEORIA DELLA COMPLESSITA

1.1. La coscienza epistemologica della modernita e il suo ideale regolativo

1.2. Definizioni e principi della teoria della complessita. Il sapere della complessita e la
complessita del sapere

1.3. La tragedia della complessita e la pandemia come sua rivelazione

1.4. La complessita come ontologia dell’attualita. L effetto-farfalla

1.5. L’immanenza satura della complessita

P4rTE SECONDA. TEOLOGIA DELLA COMPLESSITA

2.1. L’ incommensurabile come ontologia del non-riducibile della complessita

2.2. La complessita e [’analogia con la struttura logica di Dio. La docta ignorantia

2.3. La complessita come principio ineliminabile del divenire. L’irrealizzabile riduzione

2.4. L’irruzione del possibile nella complessita. 1l paradosso della kenosi ultima

2.5. La complessita come metafora secolarizzata del divino: “infinito nel reale” e imma-
nenza trascendente

PARTE TERZA. VERSO UNA NUOVA ONTOLOGIA DELLA COMPLESSITA NEL DIALOGO TRA FILOSOFIA E
TEOLOGIA

3.1. La complessita nel dialogo tra filosofia e teologia. Descrizione e ricapitolazione
3.2. La complessita come nuova ontologia dell’attualita e la prospettiva etico-politica
3.3. Conclusione

8 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

INTRODUZIONE

La complessita
come parola-rivelazione del nostro tempo

Nel contesto di un mondo in rapida trasformazione, in cui le dinamiche globali —
dalla rivoluzione digitale alle crisi ambientali e sociali — manifestano un intreccio
inarrestabile di relazioni e possibilita, 1’approccio riduzionista alle questioni esi-
stenziali e organizzative appare oggi sempre piu insufficiente.

In questo saggio si propone un’indagine approfondita sul paradigma della
complessita, intesa non solo come strumento analitico-interpretativo, ma come
nuovo fondamento ontologico dell’attualita. E un dato di fatto: la nozione di Com-
plessita ¢ assurta quasi a “spirito oggettivo” della nostra civilta, al modo con cui
auto-percepiamo la realta in cui siamo immersi, un’impostazione generale del pen-
siero umano con cui guardiamo il mondo, quale ne sia 1’oggetto, tanto da poter
dire che viviamo pienamente in una “cultura della complessita”. Possiamo perfino
aggiungere che la complessita ¢ I’autodescrizione della nostra civilta.

Ci0 detto, se per ontologia si intende etimologicamente “discorso su cio che
¢”, ovvero analisi delle condizioni con cui si presenta la struttura logico-fenomeno-
logica del reale nella diversificazione delle sue forme di sapere scientifico, politico,
antropologico e sociale, possiamo ben dire che la complessita e la parola-rivela-
zione del nostro tempo, lo sguardo di leggibilita specifico del nostro presente e
come tale vera ontologia dell’attualita.

La complessita come ontologia dell attualita parla della qualita specifica del
nostro tempo-mondo, la condizione umana inedita quanto ineludibile in cui vivia-
mo, il modo con cui si manifesta la realta dell’oggi. L attualita é il tempo della
complessita: quella rete ontologica-relazionale dell’esistente che ¢ anche una sfida
posta all’'umanita intera, sfida che induce a ridisegnare profondamente le forme
della conoscenza, dell’etica, dell’educazione e della politica, a ridefinire la posi-
zione dell’'uomo nel mondo.

L’idea centrale su cui ci confronteremo ¢ che la complessita, con la sua natura
irriducibile e incommensurabile, rappresenti una dimensione che va ben oltre la
mera aggregazione di elementi; essa ¢ I’irruzione incessante del possibile, quella
forza dinamica e pervasiva che trasforma, crea e, al contempo, mette in crisi 1’or-
dine apparente del mondo. Analogamente a quanto avviene nel discorso teologico,
dove il mistero divino si manifesta non in una forma definitiva ma attraverso la
“docta ignorantia” — il riconoscimento dell’infinito e dell’ineffabile —, cosi la com-
plessita si rivela come una dimensione sacra € immanente, capace di esprimere
I’infinito nel reale.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 9



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Questo saggio si propone di esplorare, in un costante dialogo, le analogie e
1 punti di contatto tra la filosofia e la teologia della complessita, mettendo in luce
come essa costituisca la nuova ontologia della nostra epoca. Analizzeremo come la
complessita, pur rimanendo in gran parte al di la della nostra completa compren-
sione, si impone come struttura fondamentale del divenire globale, svelando un
ordine che, se pur basato su relazioni saturanti, non puo essere ridotto né eliminato.
In altre parole, la “morte” della complessita le ¢ come impossibile.

Attraverso questo percorso, intendiamo offrire una lettura per certi versi pro-
vocatoria e critica della realta contemporanea, invitando il lettore a riconoscere il
valore del mistero, del non riducibile, e a riflettere su come tali dimensioni possano
ispirare nuove forme di governance, educazione e cultura. In definitiva, il saggio si
propone di affermare che, proprio come il divino si manifesta nell’incommensura-
bile, cosi la complessita ¢ la condizione essenziale del mondo moderno, un invito
costante a convivere con I’inesauribile divenire della realta.

Ma per intendere meglio come 1’idea della complessita descrive la nostra at-
tualita, e come questa idea si intreccia con la sua incommensurabilita e irriducibili-
ta, ¢ utile ripercorrere brevemente le definizioni e 1 principi della teoria della com-
plessita partendo dalla differenza con quella che era la “coscienza epistemologica
della modernita”, e con I’ideale regolativo di conoscenza della scienza classica e
dei suoi principi esplicativi.

10 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

PARTE PRIMA

Filosofia e teoria della complessita

1.1. La coscienza epistemologica della modernita e il suo ideale regolativo

Alle radici del pensiero scientifico e filosofico della modernita, ovvero del modo
con cui la modernita legge il reale, agisce [’ideale regolativo dell onniscienza ossia
I’idea della possibilita di una crescita del sapere come avvicinamento asintotico a
un punto di vista infinito da cui potrebbe scaturire una conoscenza completa del
reale, il rinvenimento di una legge che assicuri il controllo, la conoscenza esaustiva
¢ la prevedibilita dei fenomeni'.

Tale presunzione ideale poggiava su alcuni principi esplicativi riconducibili
a una spiegazione causal-deterministica dei fenomeni, imperniata sulla convin-
zione di comprensione del tutto attraverso la scomposizione delle parti, prescin-
dendo dalle loro relazioni reciproche, dal contesto e dal rapporto con il soggetto
conoscente. L’idea sottesa era quella di rinvenire, cartesianamente, un metodo che
portasse a ricercare un punto di vista di osservazione privilegiato, un punto archi-
medeo su cui fondare 1’edificio del sapere.

Le leggi individuate sarebbero caratterizzate dalla necessita, dall’invarianza,
dall’atemporalita, dall’ordine. Cid che ancora appariva non necessario, indeter-
minato o tendenzialmente possibile, dipendeva per la sua esistenza da limitazioni
interne alle modalita del conoscere, di sicuro eliminabili man mano che si fosse
raggiunto quel punto di vista, quella teoria piu adatta a vedere le cose, insomma
man mano che progrediva la conoscenza.

1.2. Definizioni e principi della teoria della complessita. 1l sapere della comples-
sita e la complessita del sapere

La prospettiva cambia radicalmente con gli sviluppi della scienza contemporanea
e conseguentemente con la scoperta della complessita del reale’. La complessita é

' Cfr. M. Ceruti, La hybris dell onniscienza e la sfida della complessita, in G. Bocchi - M.
Ceruti (eds.), La sfida della complessita, Feltrinelli, Milano 1985, pp. 25-48.

2 Mentre “I’ideale cartesiano” mirava a un’espansione quantitativa e a una purificazione
qualitativa della conoscenza verso una prospettiva di identificazione perfetta di coscienza e co-
noscenza, dopo il tramonto di questo ideale 1’epistemologia contemporanea incorpora il princi-
pio di incertezza. In questa prospettiva «lo stato della questione sembra capovolto: ogni presa di

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 11



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

caratterizzata proprio da una inedita esplosione del possibile, di possibili inauditi
e imprevedibili sulla base dell’esistente: una rottura rispetto all’epistemologia del-
la modernita.

La complessita si oppone al concetto di spiegazione causale, alla semplifi-
cazione causalistica dei fenomeni reali, perché alla sua base sta la Relazionalita
secondo cui 1) ciascun oggetto non puo essere definito attraverso le sue proprieta
intrinseche o sostanziali prescindendo dalle relazioni in cui € posto; 2) quindi cia-
scun oggetto non ¢ indifferente al contesto in cui ¢ coinvolto, pertanto dobbiamo
pensare a una condizionalita reciproca. L’identificazione e 1’isolamento dell’og-
getto sono una semplificazione della complessita relazionale; ma non solo, con lo
sviluppo esponenziale delle scienze 3) ogni osservatore, ogni teoria fa parte di un
sistema e chi osserva non ¢ piu un osservatore neutrale, perché egli stesso ¢ con-
dizionato e costituito da particolari fini ¢ modelli tipici del suo punto specialistico
di vista.

La relazionalita e [’interdipendenza ontologica del reale costringe a supera-
re la semplificazione di una lettura lineare causa-effetto, pone in crisi il modello
classico di spiegazione causale.

La pluralita dei punti di vista delle diverse scienze fa cadere il mito dell ’onni-
scienza, del punto di vista privilegiato di una osservazione ultima e definitiva, che
era il paradigma della modernita.

Ora, ogni punto di vista ¢ selettivo, ritaglia una sezione della complessita del
reale secondo il sistema di rilevanza delle diverse discipline e I’oggetto di ricerca
(il biologico, il fisico, il sociale, il politico ecc.).

In tal senso nessun osservatore puo pretendere di fornire una proposizione
completa, né fare previsioni senza conoscere gli altri punti di vista con cui di volta
in volta viene organizzata la complessita. Nel momento in cui fa parte di un siste-
ma di discorso, ogni osservatore ritaglia e costruisce un suo dominio conoscitivo,
un suo sistema di riferimento categoriale di lettura della realta. Vien cosi meno la
nozione classica di sintesi, del luogo fondamentale di osservazione. Come dice
Morin: «non vi € un trono supremo. C’¢ una pluralita di istanze. Ciascuna istanza
¢ decisiva, ciascuna ¢ insufficiente, ciascuna istanza comporta il suo principio di
incertezza. Il problema della complessita non ¢ sorto arbitrariamente o per vizio di

coscienza produce zone d’ombra, e I’ombra non ¢ soltanto cio che sta fuori della luce. Il rapporto
tra conscio e inconscio cognitivi si costruisce in maniera ricorrente e vicariante: a ogni presa di
coscienza corrisponde sia una nuova conoscenza delle matrici costruttrici della conoscenza ac-
quisita precedentemente, sia la produzione di nuovo inconscio cognitivo corrispondente alla non
visibilita delle matrici e dei meccanismi che hanno presieduto al processo di presa di coscienzay
(cfr. ibi, p. 33).

12 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

una mente tormentata, si € trovato posto dagli innumerevoli sviluppi della cono-
scenza scientifica modernay®.

La teoria della complessita — fortemente influenzata da pensatori come Edgar
Morin, Ludwig von Bertalanffy e altri — ci insegna, quindi, che il mondo non puo
essere compreso partendo da una visione riduzionista, in cui si cerca di scompor-
re ogni fenomeno in elementi isolati e poi ricomporlo tramite semplici leggi di
causalita lineare. Al contrario e fuori da ogni semplificazione, il paradigma della
complessita* riconosce che:

— 1l tutto é piu della somma delle sue parti: 1 sistemi complessi presentano
proprieta emergenti che non sono semplicemente riconducibili ai singoli
componenti.

— Interconnessione e dinamicita: ogni elemento di un sistema complesso ¢ le-
gato agli altri in maniera non lineare, creando relazioni che spesso sfuggono
a misurazioni tradizionali.

— Multidimensionalita e imprevedibilita: la complessita implica una molte-
plicita di fattori e dinamiche in gioco, il che rende difficile prevedere il
comportamento complessivo del sistema.

Abitare la complessita oggi comporta, in estrema sintesi, assistere a) a un ine-
dito frazionamento e multidimensionalita delle conoscenze; b) a una compartimen-
tazione disciplinare degli universi di sapere, ¢) a una crescita esponenziale di saperi
separati specialistici, chiusi nel loro universo cognitivo, ignoranti del contesto glo-
bale di cui fanno parte, dove guadagni inauditi di conoscenze si accompagnano a
guadagni inauditi di ignoranza. Cid che Morin definisce come patologia del sapere’

3 E. Morin, Sur la définition de la complexité (1984), citato ibi, pp. 40-41.

4 Per una rapida ed efficace ricognizione del pensiero complesso, sul modo in cui prende
congedo dal paradigma della semplificazione e si pone in alternativa al metodo cartesiano, vedi
M. Ceruti - F. Bellusci, Abitare la complessita, Mimesis, Milano 2020, pp. 64-70.

> Cfr. E. Morin, Metodo 3. La conoscenza della conoscenza, Feltrinelli, Milano 1989, pp.
17-18: «la disgiunzione e il frazionamento delle conoscenze compromettono non solo la possi-
bilita di una conoscenza della conoscenza, ma anche le nostre possibilita di conoscenza di noi
stessi e del mondo, provocando quella che Gusdort giustamente chiama una “patologia del sa-
pere”. In effetti, la riflessione filosofica non trae quasi piu alimento dalle conoscenze acquisite
dall’investigazione scientifica, che per parte sua non puo né riunire le sue conoscenze né rifletter-
le. Il rarefarsi delle comunicazioni fra scienze naturali € umane, la disciplinarita stretta (appena
corretta dall’insufficiente interdisciplinarita), la crescita esponenziale dei saperi separati fanno si
che ciascuno, specialista o non specialista, divenga sempre piu ignorante circa il sapere esistente.
E la cosa piu grave ¢ che un simile stato sembra evidente e naturale. Vivendo in un’epoca che
¢ certo la piu esaltante per il progresso della conoscenza, per la fecondita delle scoperte e per
I’elucidazione dei problemi, stentiamo a renderci conto che 1 guadagni inauditi di conoscenza
vengono pagati con guadagni inauditi di ignoranza.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 13



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

o tragedia della complessita®. Infatti, da un lato ogni sapere ritaglia un proprio og-
getto, lo descrive attraverso le sue lenti metodologiche, lo approfondisce, 1I’esamina
e ne trae quindi conoscenza. Al tempo stesso fissa una chiusura con altri oggetti ed
esclude i problemi globali. Nel momento in cui si chiude al globale, il sapere si ri-
vela frammentato, incompiuto, parziale, superficiale. Come dire che la complessita
esige da un lato la chiusura per attingere il massimo di conoscenza dell’oggetto,
ma altrettanto 1’apertura verso altri discorsi per superare la propria incompiutezza
e parzialita di visione. Ovvero, tragicamente esige, a un tempo, / impossibilita e la
necessita di una unificazione, totalizzazione e sintesi. La specializzazione discipli-
nare ha portato di certo numerose conoscenze, ma queste sono incapaci di cogliere
1 problemi rilevanti che, visti nella loro complessita, sono caratterizzati da una
molteplicita di dimensioni interconnesse.

1.3. La tragedia della complessita e la pandemia come sua rivelazione

La crisi pandemica ha messo in luce a piene mani, e cosi rivelato, come la com-
plessita sia assurta a statuto ontologico dell attualita, e come la “tragedia della
complessita” si sia tradotta in una vera e profonda crisi cognitiva, ovvero come
impossibilita di semplificare un tessuto inestricabile di cause e interdipendenze e
interconnessioni.

Di fronte alla pandemia, il paradigma classico della scientificita fondato sull’i-
dea semplice e necessaria di causa-effetto lineare ¢ andato platealmente in crisi. La
sfida della complessita si ¢ imposta come impossibilita di semplificare, ridurre il
marasma di cause, relazioni e interdipendenze.

Cio che ¢ mancato nell’affrontare la pandemia ¢ stato proprio un approccio
globale sintetico al problema, dove ¢ emersa I’impossibilita e la necessita di una
unificazione delle scienze.

¢ Cfr. ibi, p. 37: «La tragedia della complessita si situa a due livelli, quello dell’oggetto di
conoscenza e quello dell’opera di conoscenza. A livello dell’oggetto, ci troviamo continuamen-
te di fronte alla chiusura dell’oggetto di conoscenza, chiusura che mutila la sua solidarieta con
gli altri oggetti come pure con il suo stesso ambiente (e che esclude quindi i1 problemi globali e
fondamentali), da una parte, e, dall’altra, la dissoluzione dei confronti e delle frontiere che som-
merge ogni soggetto e ci condanna alla superficialita. A livello dell’opera il pensiero complesso
riconosce a un tempo I’impossibilita e la necessita di una totalizzazione, di una unificazione, di
una sintesi. Tale pensiero deve quindi tragicamente mirare alla totalizzazione, alla unificazione,
alla sintesi, pur lottando di raggiungere questa totalita, questa unita, questa sintesi, nella coscien-
za piena e irrimediabile dell’incompiutezza di ogni conoscenza, di ogni pensiero e di ogni opera.
Questa triplice tragedia non ¢ vissuta soltanto dallo studente, dal laureando, dal ricercatore o dal
docente universitario; ¢ piuttosto la tragedia di tutti, la tragedia del sapere moderno».

14 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

La crisi pandemica ha rivelato che il mondo complesso é un mondo incerto:
non possiamo prevedere tutto, non sappiamo quello che puo succedere. Ad es. il
virus non era riconosciuto tra le malattie virali, e pertanto incerte sono state le
modalita dei rimedi e la somministrazione di vaccini. Ma anche un mondo con-
traddittorio: la quantita di informazioni e la velocita dei flussi informativi continui
non ha portato chiarezza, ma piuttosto confusione e disordine. Basti pensare allo
stress organizzativo di tutti campi del sapere e come 1 governi siano stati costretti
a riformulare le priorita, trovandosi nel dilemma di scelte antinomiche tra salute e
lavoro, liberta e sicurezza, bisogno di socialita e distanziamento sociale.

La pandemia ha posto cosi in crisi la scienza biologica, la politica sanitaria,
I’economia, I’antropologia, la psicologia esistenziale, il lavoro, i rapporti interna-
zionali, nell’impossibilita di formulare un problema che era costituito da una mol-
teplicita di dimensioni strettamente e inestricabilmente intrecciate fra loro.

1.4. La complessita come ontologia dell’attualita. L effetto-farfalla

Ma lo sciame pandemico globale, questo trauma collettivo unico e singolare del-
la storia umana ha avuto un inedito effetto di conoscenza, un effetto di verita per
I’umanita. Ha risvegliato definitivamente la consapevolezza che nel mondo di oggi
tutto e connesso, tutto e in relazione, che i problemi non hanno confini, che tutti
siamo nella stessa barca. Ha rivelato il dato di fatto di una interdipendenza pla-
netaria cui non possiamo piu sottrarci. Ha dischiuso, secondo la tesi qui sostenu-
ta, la complessita come vero e proprio regime ontologico dell attualita, ontologia
dell’'umanita planetaria e interdipendente che inaugura una nuova fase della sto-
ria, se non anche un inedito salto antropologico.

Nulla come la nozione di effetto-farfalla’, per cui un mutamento delle condi-
zioni iniziali di un sistema non-lineare pud produrre un cambiamento catastrofico

\

7 L’*effetto farfalla” ¢ la metafora che racchiude la nozione di dipendenza sensibile dalle
condizioni iniziali nei sistemi dinamici non lineari: piccolissime variazioni di partenza possono
dar luogo, nel lungo periodo, a comportamenti radicalmente diversi e imprevedibili. 1l termi-
ne compare per la prima volta grazie al meteorologo statunitense Edward Lorenz. Nel 1962-63
Lorenz scopri che, arrotondando appena 1 dati iniziali di un suo modello atmosferico, ne cam-
biava drasticamente 1’evoluzione. In inglese I’espressione butterfly effect ¢ ormai tecnicamente
sinonimo di sensitive dependence on initial conditions. Nella letteratura scientifica si alternano
locuzioni come sensitive dependence o nonlinear amplification, ma I’immagine della farfalla
rende accessibile anche al grande pubblico il cuore del fenomeno: un piccolo battito d’ali che, per
successive catene di causa-effetto, puo innescare un grande uragano a migliaia di chilometri di di-
stanza. Sebbene il termine “effetto farfalla” sia opera di Lorenz, I’idea che sistemi deterministici

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 15



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

su scale piu grandi e temporalmente successive, raffigura emblematicamente I’uni-
ficazione e I’interdipendenza sistemica della nuova condizione del mondo globale
contemporaneo: la relazionalita ontologica del reale e la sfida che la complessita
pone all’umanita.

Leffetto-farfalla nella sua espressione letterale descrive la fitta rete di inte-
razioni, influenze e retroazioni estesa e diffusa sull’intera superficie del pianeta,
fatta di flussi energetici, economici, informazionali, tecnologici, politici, che mo-
stra come una crisi globale (€ I’esempio della pandemia) possa essere innescata da
una causa locale apparentemente poco rilevante e produrre una policrisi, € come la
stessa sopravvivenza dell’intera specie umana rimanga strettamente dipendente dal
buon funzionamento di un unico ecosistema globale.

[effetto-farfalla postula nel suo concetto il paradigma stesso della comples-
sita dove tutto ¢ in relazione, tutto ¢ interdipendente, non vi ¢ linearita tra causa ed
effetto, e una piccola perturbazione nel microcosmo pud comportare una impreve-
dibile catastrofe nel macrocosmo, dove non vi sono spazi vuoti e ininfluenti per la
dinamica complessiva del sistema.

Leffetto-farfalla descrive proprio la densita delle relazioni e interdipendenze
del reale, come la sua vulnerabilita. Mi piace definire tale plesso di interdipen-
denze e interconnessioni come la saturazione relazionale dell immanenza. Cosa si
vuol dire?

1.5. L’immanenza satura della complessita

Se analizziamo la situazione globale del mondo, possiamo convenire che il suo
regime ontologico ¢ quello di un’immanenza satura di interrelazioni.

Il termine “saturazione” ¢ un’espressione kantiana: se si considera la forma
sferica del mondo che abitiamo, sulla cui superficie ci muoviamo costantemente in
lungo e in largo non avendo altro posto dove andare, si suppone arrivera il momen-
to — dice Kant — che non rimarra piu uno spazio vuoto verso il quale avventurarsi
in cerca di rifugio o riposo, perché la sovrappopolazione ci costringera a vivere gli
uni accanto agli altri, in relazione.

La premonizione kantiana, ovvero la definitiva saturazione del mondo, si é
oggi, per cosi dire, realizzata con la globalizzazione economica, informazionale,

possano mostrare comportamenti imprevedibili risale a Henri Poincaré (Problema dei tre corpi,
1890) e allo sviluppo della teoria ergodica. Il salto qualitativo avvenne con I’avvento dei calcola-
tori elettronici: la scoperta di Lorenz fu strettamente legata al fatto che il suo computer non regi-
strava tutti 1 decimali dei dati, evidenziando cosi la sensibilita estrema delle traiettorie caotiche.

16 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

tecnologica diventando la Terra un unico sistema dell’interdipendenza planetaria.
Il mondo — non avendo piu, al suo interno, un Fuori, essendo coperto ormai dai
flussi assoluti del capitale, della tecnica, dei media — si presenta tutto nella sua im-
manenza di saturazione spazio-temporale.

L’immanenza satura, cio che la complessita fenomenologicamente porta con
s¢ quale regime ontologico dell’attualita, e definibile come la densita relazionale
piena, senza vuoti o cesure, che oggi caratterizza l’intero pianeta per l’'incessante
pervasivita delle relazioni e interdipendenze prodotta dal flusso delle comunica-
zioni digitali, dalla potenza tecnologica e dall onnipresenza del capitale che fanno
della terra un unico ecosistema®.

L’immanenza satura e cio che permane, che non ha nessuna esteriorita, cio
che non ha linee di fuga, né via di uscita, cio che esclude ogni trascendenza.

Sembrerebbe, a tutta prima, un mondo della perfetta coincidenza, un presente
che, non avendo piu un Fuori, ha preteso di immunizzarsi, bandendo tutto cio che
¢ altro da sé, fagocitando I’estraneo, perseverando nella propria incolumita e au-
to-riproduzione.

Eppure in questa immanenza satura di interdipendenze e condizionalita, la
complessita intesa come ontologia dell’attualita ¢ anche quell’“assoluto reale”
sciolto da qualsiasi determinismo e prevedibilita, che porta con sé qualcosa di
oscuro, di incerto, porta con sé un non-sapere, dovuto proprio alla densita e all’in-
treccio indistricabile delle relazioni e interconnessioni del sistema: per quanto que-
ste siano oggetto di considerazioni multidimensionali, non ¢ piu dato scorgere un
nucleo duro matematizzabile o una misura cui riferirsi.

8 Cfr. D. Di Cesare, Il regime dell immanenza satura e l’espulsione dell altro, “ Almanacco
di Filosofia e Politica” 1. Crisi dell immanenza. Potere, conflitto, istituzione, a cura di M. Di
Pierro e F. Marchesi, Quodlibet Studio, Macerata 2019, p. 44: «Il mondo dell’immanenza satura
¢ quello del regime capitalistico-globale, lo spazio claustrofobico dove si oscilla tra il non-even-
to del fluire liberal-democratico e I’'imminente collasso planetario».

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 17



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

PARTE SECONDA

Teologia della complessita

2.1. L’incommensurabile come ontologia del non-riducibile della complessita

1l termine “incommensurabile” si riferisce a cid che non puod essere misurato o
confrontato con un criterio unico, perché possiede un valore o una natura che sfug-
ge a una misurazione standardizzata. [ incommensurabile esprime I’idea che al-
cune realta o verita non possono essere pienamente espresse, quantificate o con-
frontate. Molti filosofi e teorici della complessita sostengono che I’uso eccessivo di
modelli riduzionisti (ovvero che cercano di attribuire una misura unica a fenomeni
complessi) tende a perdere parti essenziali della realta, che per loro natura sono
incommensurabili.

Gaetano Chiaruzzi ha elaborato un approccio ontologico all’idea dell’incom-
mensurabile, ponendo questo concetto come fondamento dinamico del divenire rea-
le. Nell’opera Dynamis. Ontologia dell incommensurabile egli sostiene che I’incom-
mensurabile non solo rappresenta quel residuo irriducibile che elude ogni misura, ma
¢ anche il principio istituente (e destituente) del reale. In altre parole, I’incommen-
surabile diventa il “seme” creativo e distruttivo, la forza motrice che rende possibile
I’emersione di nuove forme, in costante tensione rispetto all’ordine riducibile®.

Al riguardo vi € un rapporto profondo tra complessita e incommensurabile
che si fonda sul riconoscimento precedentemente accennato che:

— La realta complessa non puo essere contenuta in modelli lineari o unidi-
mensionali: ogni sistema complesso, dal livello biologico a quello sociale,
richiede piu punti di vista e strumenti di analisi che insieme possano alme-
no parzialmente rendere conto dei suoi aspetti emergenti. Tuttavia, proprio
perché questi aspetti interagiscono in maniera dinamica e imprevedibile,
esiste sempre una componente incommensurabile: quel “residuo” di signi-
ficato o di interconnessione che sfugge a qualunque modello globale.

— Resistenza alla riduzione: I’incommensurabile rappresenta la dimensione
del non-sommabile, I’elemento che non puo essere ridotto a una semplice
somma di variabili. In questo senso, riconoscere I’incommensurabile in un
sistema significa ammettere che esistono livelli di organizzazione e inter-

? G. Chiurazzi, Dynamis. Ontologia dell incommensurabile, Guerini e Associati, Milano 2017.
Sul concetto di incommensurabile si rinvia anche ai libri di F. Jullien, in particolare L incommensu-
rable, L’ Observatoire, Paris 2022, e Mosé o la Cina. Quando [’idea di Dio non si sviluppa, Edizioni
Medusa, Milano 2023, le cui idee hanno fortemente ispirato 1’elaborazione del nostro scritto.

18 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

pretazione che non possono essere catturati da schemi lineari o da misure
quantitative standard.

Va da sé che in un mondo sempre piu globalizzato, relazionalmente saturo e
interconnesso digitalmente, la complessita dei dati, delle interazioni e dei sistemi
culturali si manifesta come un flusso continuo in cui ogni tentativo di riduzione,
utile quanto limitato, deve fare i conti con il residuo incommensurabile che ci spin-
ge a cercare continuamente nuovi orizzonti di significato.

Nel paradigma della complessita, pertanto, si riconosce che ogni sistema, per
quanto possa essere analizzato e scomposto, mantiene una dimensione incommen-
surabile, un “residuo” che sfugge alla riduzione definitiva, che rende incatturabile
la totalita, per cui ogni tentativo di ridurre definitivamente la complessita ¢ desti-
nato a perdere quella parte irriducibile che la rende viva, mutevole e soggetta al
continuo divenire e cambiamento, o, come meglio vedremo successivamente, la
predispone “all’irruzione del possibile”.

Questa natura aperta e infinita spinge a considerare la complessita come qual-
cosa che non si lascia racchiudere in una forma simbolica o quantitativa completa
e definitiva.

2.2. La complessita e [’analogia con la struttura logica di Dio. La docta ignorantia

Riflettiamo: se nel paradigma della complessita sta inscritto un che di incommen-
surabile che residua in ogni tentativo impossibile di una riduzione definitiva, vuol
dire che la complessita ¢ irriducibile, non si lascia de-finire, non si lascia cogliere
in un in-sé, non si lascia racchiudere in una forma, non ¢ possibile conoscerla, ¢
per questo ¢ conseguentemente inattingibile. La complessita, quindi, richiama la
natura di “ci0 di cui non si puo pensare nulla di piu grande”. Non ¢ forse questo un
concetto teologico, non ¢ forse metafora della struttura logica di Dio, in analogia
del senso del divino espresso dalla teologia negativa?

Nel pensiero teologico, specialmente nella tradizione che si rifa a Anselmo
d’Aosta e comunque in altre riflessioni ontologiche, si afferma che Dio ¢ “cio di
cui nulla di piu grande puo essere pensato”. Questa definizione enfatizza 1’infinita,
I’ineffabilita e la trascendenza del Divino.

Come infinito, e Ineffabile, proprio come la complessita, Dio viene concepito
come assolutamente trascendente e non completamente comprensibile dall’intel-
letto umano.

Come rifiuto di una riduzione definitiva, la divinita, in molte tradizioni, evade
ogni tentativo di una piena definizione o quantificazione, mantenendo il mistero al
centro della sua essenza.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 19



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Pertanto, quando si afferma che la complessita ¢ “cio di cui non si pud pensare
nulla di piu grande”, si pone 1’accento su una dimensione simile a quella attribuita
al divino: qualcosa che trascende ogni forma-limite, e, quindi, apre a un orizzonte
infinito che non puo essere adeguatamente compreso o ridotto a semplice catturan-
te modellistica interpretativa.

Ma non solo. Questa analogia puo essere declinata su piu livelli:

Come ontologia del non-riducibile: 1a complessita, essendo per definizione irri-
ducibile, ci costringe a riconoscere che la realta non € fruibile interamente attraverso
modelli semplificati. Allo stesso modo, il concetto di Dio nella teologia tradizionale
recita I’impossibilita di una conoscenza completa e definitiva dell’essenza divina.

Come esperienza del Mistero: in entrambi 1 casi si avverte il “mistero” come
elemento costitutivo. Nella complessita questo mistero € rappresentato dal flusso
ininterrotto di interazioni che sfugge a una totalizzazione, mentre in teologia il mi-
stero divino rimane sempre parzialmente celato, invitando a una continua ricerca
interpretativa e a un rapporto di fede. «Il riconoscimento della complessita — ci dice
Morin nel suo La sfida della complessita — sbocca cosi nel mistero del mondo»'°.

Come valore dell’ineffabilita: sia la complessita che il concetto teologico del
divino sottolineano la necessita di accettare I’ineffabile — una realta che va oltre
la piena comprensione umana — come elemento fondamentale della conoscenza e
dell’esperienza.

Per concludere, in sostanza, se la complessita esprime un grado di irriduci-
bilita e di incommensurabilita analoga alla struttura logica attribuita al divino
nella teologia, potremmo dire che essa svolge, anche, una funzione teologica: ci
invita a riconoscere i limiti del nostro sapere, a celebrare il mistero e ad accettare
che vi sia sempre qualcosa di “piu grande” che sfugge a ogni riduzione. «Il com-
plesso — ci conferma ancora Morin — ¢ il non riducibile, il non totalmente unifica-
bile, il non totalmente diversificabile»!!.

Questo parallelo non solo costituisce la base di un possibile dibattito filosofi-
co, ma offre anche spunti per riconsiderare le modalita con cui costruiamo il senso
e I’ordine nel mondo odierno.

Infatti, leggere la complessita come un concetto che possiede una struttura
logica simile a quella di Dio implica:

1. Contrasto al riduzionismo: questa visione invita a rigettare approcci che

cercano di semplificare la realta, riconoscendo invece il valore del non-de-
terminabile, dell’infinito e dell’incalcolabile.

10°E. Morin, La sfida della complessita, a cura di A. Anselmo e G. Gembillo, Le Lettere,
Firenze 2017, p. 71.

" 1bi, p. 70.

20 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

2. Modelli di governance e conoscenza: in un mondo globalizzato dove le
interconnessioni digitali proliferano, accettare 1’ineffabilita della comples-
sita puo guidare alla creazione di sistemi che restano aperti, flessibili e
capaci di adattarsi dinamicamente, evitando di cadere in strutture autorefe-
renziali e totalizzanti.

3. Rafforzamento del pensiero critico: riconoscere che c¢’¢ sempre un “oltre”
che non puo essere ridotto incoraggia una forma di umilta epistemica, neces-
saria per affrontare le sfide contemporanee in termini etici, politici e sociali.

4. Forma del sapere nel principio cusano della “docta ignorantia”. Nicolo
Cusano ha sostenuto che il massimo della sapienza consiste nel sapere che
non si puo sapere tutto, riconoscendo i limiti del nostro intelletto. Questa
“docta ignorantia” traduce un atteggiamento di umilta epistemica, in cui il
mistero e 1’ineffabilita non sono visti come difetti del sistema conoscitivo,
ma come caratteristiche intrinseche della realta. Se accettiamo che la com-
plessita sia essenzialmente irriducibile, allora essa si presta perfettamente a
essere interpretata alla luce della “docta ignorantia”. Proprio come in teolo-
gia Dio si presenta come I’essere di cui niente di piu grande puo essere con-
cepito — e ci0, in un certo senso, richiede I’accettazione della nostra igno-
ranza del divino — cosi la complessita impone il riconoscimento dei nostri
limiti interpretativi. Noi sappiamo di non poter dominare, schematizzare o
ridurre pienamente il divenire del mondo, ed ¢ in questa consapevolezza
che risiede I’“immensa grandezza” del sapere.

2.3. La complessita come principio ineliminabile del divenire. L’irrealizzabile ri-
duzione

Se lo statuto logico della complessita ¢ 1’irriducibile, ma la complessita deve esse-
re necessariamente ridotta, dovremmo, conseguentemente, aggiungere che /a com-
plessita non puo essere eliminata. L’eliminazione della complessita e ’'Impossibile.
In altre parole, la morte della complessita é Impossibile e la riduzione della com-
plessita e I'lrrealizzabile. Tuttavia, la complessita insiste nel reale, crea e distrugge
forme, ¢ vettore di un divenire, ¢ potere istituente e destituente insieme. La sua pre-
senza nella realta e una immanenza che non si puo trascendere, quindi la comples-
sita ci e come la figura filosofica dell ’Irreparabile'. A essa non ci si puo sottrarre.

12 Sia qui concesso un privilegio allo scrivente. Il concetto e la figura filosofica dell’Irrepa-
rabile ¢ il filo conduttore, non solo di una intuizione, ma di una personale indagine lungamente
sviluppata in opere precedenti tra cui La comunita dell’irreparabile. Saggio di metapolitica del

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 21



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Il mondo ¢ il luogo della complessita. E se la complessita ¢ I’incommensurabile,
incommensurabile ¢ il mondo nel suo divenire. Come Dio che fa avvertire della sua
presenza alla sola condizione che si manifesti in un evento, cosi la complessita non
si manifesta direttamente, ma solo come figura di un “evento” imprevedibile che
necessita di una sua immediata riduzione o componimento (si pensi alla pandemia o
a un collasso ecologico del creato): per evitare il disastro occorre intervenire. Come
il Dio nascosto di Cusano. Dunque la complessita ¢ anche I’inestinguibilita del sen-
so, l'inintegrabile nel mondo che si manifesta come una sorta di kenosi del divino.
La complessita ¢ allora il “soggetto” incommensurabile nella commensurabilita del
mondo. Cercheremo di sviluppare e dare motivazione alle apodittiche affermazioni
sopra esposte, costituenti il quadro generale delle riflessioni su cui sosteremo.

Il centro della nostra tesi € I’idea che la complessita, per sua natura, non puo
essere eliminata o definitivamente ridotta. Essa contiene sempre un residuo di in-
commensurabile che sfugge a una totalizzante riduzione. Questo significa che, per
quanto si cerchi di semplificare o di sintetizzare la realta, ci sara sempre un “oltre”
che non puo essere catturato in maniera definitiva.

Le teorie di Edgar Morin e di altri pensatori della complessita hanno dimostra-
to che i sistemi complessi sono caratterizzati da proprieta emergenti che non pos-
sono essere dedotte semplicemente dalle somme delle loro parti. Se la complessita
non puo mai definitivamente ridursi, allora la sua morte ¢ impossibile e la sua ca-
ratteristica ¢ quella di essere come un principio immanente nel mondo, una sorta di
eternita immanente, un fondo per la ricchezza di forme e del divenire nel mondo.

Essa crea e distrugge forme, ordina e destituisce, in un ciclo incessante che ca-
ratterizza il mondo reale. Questo divenire, liberato da una forma definitiva, € simile

Terzo, Franco Angeli, Milano 2001, dove I’Irreparabile non rappresenta una ferita, bensi la con-
dizione originaria di una insottraibile relazione tra gli esistenti e percido fondamento ontologico
dell’esser-insieme. Il lavoro del presente saggio costituisce il nucleo di un’ulteriore integrazione
e approfondimento di uno scritto in corso, dove si propone I’Irreparabile quale lente ermeneutica
privilegiata per interpretare le dinamiche esistenziali, politiche e teologiche del nostro tempo. La
complessita del mondo di oggi, caratterizzata da una saturazione relazionale di interconnessioni €
interdipendenze, manifesta storicamente e percio ¢ figura di quella ineludibile (cui ¢ impossibile
sottrarsi) condizione ontologica dell’esser-insieme che ¢, appunto, il nostro Irreparabile. Questa
personale cogenza di idea filosofica, I’idea che nel possesso ci possiede, trova una risposta rassi-
curante ed euforizzante su quanto esprime proprio 1’autore per eccellenza dello studio sulla Com-
plessita allorché ci dice che «I’ossessione cognitiva corrisponde probabilmente a un complesso
“idiosincratico”, in cui interrogazioni/angosce infantili hanno potuto conservarsi o trasformarsi in
modo diverso secondo inibizioni o sovradeterminazioni familiari e culturali, di modo che all’uscir
dall’infanzia, nell’eta adolescenziale, un certo tipo di problemi ansiogeni e un certo tipo di risposte
che danno sollievo si impongono in modo imperativo in ciascuno di noi» (Morin, Metodo 3, cit.,
p. 147). Un imperativo che sembra avere la strana figura “esistenziale” di un altro Irreparabile.

22 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

alla kenosi del divino — un atto di auto-svuotamento che permette continuamente
nuove configurazioni, ma che al contempo incarna una tensione costante perché
non puod mai essere compiutamente riassunta o stabilizzata.

Come Dio, che nella teologia tradizionale non si manifesta donandosi in una
forma fissa, ma come “evento” ex post che interviene per ordinare il caos, analo-
gamente la funzione della complessita, pur essendo irriducibile, si rivela solo de-
gradandosi nell’evento inatteso che produce una crisi della forma. (L’evento della
pandemia ¢ una teofania della complessita).

Cosi come nel pensiero teologico il divino ¢ concepito come un mistero che
si manifesta attraverso eventi (come la rivelazione o I’intervento salvatore) e che,
pur non potendo essere compreso appieno, rimane il punto di riferimento ultimo,
la complessita puo essere letta come una forma di trascendenza immanente. Essa
¢ 1l tessuto stesso del mondo, la “sostanza’ in cui 1’ordine e il disordine si danno
continuamente vita, un “soggetto incommensurabile” all’interno della commen-
surabilita apparente dei sistemi misurabili. Lo sguardo complesso delinea cosi un
paesaggio nuovo, quel “paesaggio del pluralismo” richiamato da Vladimir Jan-
kélévitch che ci azzarda a dire che la complessita ¢ metafisica dell’inestricabile’”.

2.4. L’irruzione del possibile nella complessita. Il paradosso della kenosi ultima

Se la complessita ¢ irriducibile € perché si caratterizza nella sua natura di irruzio-
ne del possibile e di ogni possibile'. Abbiamo visto che la complessita si rivela

13 Cfr. V. Jankélévitch, I/ puro e ['impuro, a cura di E. Lisciani Petrini, Einaudi, Torino 2014,
p- 91: «ll paesaggio del pluralismo non ¢ quel chiaro-scuro manicheo in cui lo scuro e il chiaro si
affrontano nella loro irriducibile e insolubile opposizione, ma piuttosto la penombra, che ¢ me-
scolanza di giorno e notte, la penombra in cui a dosi variabili la luce e I’ombra si compenetrano
per dare nascita a tutte le schiarite, a tutte le gamme dei crepuscoli e delle aurore. L’essere com-
plesso non si veste piu in bianco e nero; il suo abito ¢ variegato e multicolore come 1’arcobalenoy.

14 Cfr. M. Ceruti, La fine dell 'onniscienza, Studium, Roma 2014, p. 42: «“La scienza clas-
sica” ha mirato a costituire una grande dicotomia attorno alla coppia necessario/non necessario
e a considerarla come tendenzialmente isomorfa alla dicotomia costituita dalla coppia esistente/
non esistente. Il possibile (non necessario) € apparso cosi collocato in una zona crepuscolare, di
indeterminazione, la cui stessa esistenza ¢ stata fatta dipendere da eventuali limitazioni interne
alle nostre modalita del conoscere eliminabili una volta che ci si collocasse (o che si immagi-
nasse di potersi collocare) in un punto di vista “piu adatto”. E ’esplosione di questa zona del
possibile a caratterizzare molteplici sviluppi della scienza contemporanea. Oggi ¢ la coppia pos-
sibile/non possibile a riformulare i1 problemi classici della necessita. E questa dicotomia non si
identifica per nulla con la coppia esistente/non esistente. Lo studio della potenzialita evolutiva

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 23



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

degradandosi come Dio nell evento inatteso di una crisi della riduzione. Sappiamo
anche che una riduzione definitiva della complessita ¢ I’impossibile della sua mor-
te. Ma oggi la complessita del mondo ha accumulato una potenza cosi distruttiva
da provocare [’annientamento dello stesso mondo, sia con la guerra nucleare, sia
con 1l collasso ecosistemico, sia con la crisi irreversibile del clima.

Questa € una vera rottura epistemica, un nuovo orizzonte metafisico che si
apre: mai nella storia vi ¢ stata la possibilita concreta di una autodissoluzione del
creato, del mondo vivente. Se, per ipotesi paradossale, ma non impossibile, cio
dovesse succedere, allora la complessita avrebbe la sua manifestazione piu piena
nell’evento del dis-astro del mondo che, scomparendo, toglierebbe alla complessi-
ta il luogo in cui si manifesta negli eventi minimi di crisi.

Questa rottura epistemica in cui /’impossibile diventa reale € cid su cui 1’u-
manita deve cominciare a misurarsi. La redenzione negativa della complessita e
allora insieme sua manifestazione finale e sua scomparsa.

Nella sua irriducibilita e incommensurabilita, la complessita, per sua natura,
si caratterizza come [irruzione del possibile in ogni sua dimensione. Non € una re-
alta statica e chiusa, ma un flusso ininterrotto di possibilita che emerge, si intreccia
e si manifesta nei sistemi che compongono il mondo. Come il divino, che nella sua
immensa trascendenza sfugge a ogni definizione e riduzione, la complessita pos-
siede un residuo di incommensurabile che non puo essere definitivamente catturato
dai nostri modelli di misura.

Questa irriducibilita si rivela soprattutto negli eventi di crisi, quei momenti
nei quali 1 sistemi complessi, provocati da una rottura nella loro relazione riduzio-
nistica, si manifestano in modo drammatico. Proprio come Dio in alcune tradizioni
si rivela nell’evento manifestativo — in quella kenosi, in cui il vuoto e 1’auto-svuo-
tamento aprono uno spazio per la rivelazione ultima — la complessita si mostra
quando i processi di riduzione culminano in crisi radicali.

Nel contesto attuale, la complessita del mondo si € evoluta al punto da avere
una forza distruttiva capace di minacciare 1’intero ordine reale. Guerre nucleari,
collassi ecosistemici o crisi climatiche irreversibili sono esempi concreti che mo-
strano come la capacita di generare caos esista in parallelo a quella di ordinare e
innovare. Questi eventi rappresentano il culmine, I’evento catastrofico, in cui la
riduzione della complessita, impossibile da attuare definitivamente, si trasforma in
una manifestazione patente del caos.

di un sistema non si accompagna con una capacita di previsione del suo futuro tendenzialmente
certa ed esaustiva, e i limiti incontrati dalle nostre capacita di previsione sono anche intesi come
rivelatori di meccanismi profondi della natura e della storiax.

24 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Se la riduzione completa della complessita equivale alla sua “morte™, allora
I’evento apocalittico — il disastro del mondo — rappresenta il punto in cui la com-
plessita si manifesta in modo piu pieno e definitivo. In questa visione, I’implosio-
ne, cio¢ la distruzione di cio che sostiene il divenire quotidiano, diventa in sé una
forma di “redenzione negativa”, dove I’evento catastrofico non ¢ semplicemente
la fine, ma anche la manifestazione ultima del potere irriducibile del possibile.
Paradossalmente, essa rappresenta la scomparsa del luogo in cui la complessita
incontra il mondo, e annullandosi col mondo si aprirebbe forse la breccia in un
vuoto, dove tutto, forse, potrebbe rinascere in un’altra forma. Ma come la “morte
di Dio” ¢ il paradosso piu estremo in cui la contraddizione € gia presente nel suo
predicato, e pertanto ¢ in s¢ impossibile, se non per la trascuratezza e il disinve-
stimento della sua idea nell’'uomo, cosi anche la complessita non pud morire se
ancora ha nel mondo il luogo della sua manifestazione.

In questo quadro estremo e drammatico, la crisi globale, come ogni minimo
evento catastrofico inatteso, diviene allora metafora ed evento rivelatorio in cui 1l
limite della nostra capacita di riduzione si scontra con I’immensa potenzialita di
ogni divenire possibile. Un approccio metaforico che abbraccia I’irriducibilita e
I’incommensurabilita come peculiarita ontologiche irrinunciabili della complessi-
ta, in analogia proprio al concetto teologico del Divino.

2.5. La complessita come metafora secolarizzata del divino: “infinito nel reale” e
immanenza trascendente

In precedenza (§ 1.5), analizzando la situazione globale del mondo, abbiamo con-
venuto che il suo regime ontologico ¢ quello di una immanenza satura di interrela-
zioni, una densita relazionale piena che caratterizza I’intero pianeta per 1’incessan-
te pervasivita delle relazioni e interdipendenze prodotta dal flusso delle comunica-
zioni digitali, dalla potenza tecnologica e dall’onnipresenza del capitale che fanno
della Terra un unico ecosistema.

Nel mondo attuale, infatti, le relazioni tra le cose, le persone, i sistemi ¢ le
tecnologie hanno raggiunto un livello di saturazione tale da eliminare le zone di
isolamento: ogni luogo e ogni dominio sono interconnessi. Questa rete ininterrotta
di relazioni fa si che la complessita si ponga come la struttura fondamentale della
realta; lontana da una visione riduzionista, essa diventa [ ‘orizzonte ultimo del no-
stro vivere quotidiano.

La connettivita globale, sostenuta dalla tecnologia e dai flussi di informazio-
ne, permette a ogni elemento del reale di interagire con ogni altro. Non esistono
piu “rifugi” dove il caos o il disordine possano essere isolati; al contrario, la realta

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 25



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

¢ completamente infiltrata da connessioni che non si possono facilmente separare
o ridurre a singole parti. Si puo ben affermare, pertanto, I’idea che 1’intero mondo
¢ come un ‘“assoluto reale” in cui, tolta ogni barriera, il limite non ¢ questione di
contenimento, quanto di tensione costante tra cio che la realta ¢ e cio che ¢ a essa
irriducibile.

Nella nostra prospettiva teologica, allora, la complessita puo essere intesa
come “‘infinito reale” o “immanenza trascendente”.

Come in molte tradizioni teologiche il divino ¢ concepito come 1’assoluto,
cio¢ in termini anselmiani “cid di cui nulla di piu grande puo essere pensato”, la
complessita assume un ruolo analogo nel mondo moderno. Essa non si esaurisce
mai, proprio perché ogni tentativo di riduzione lascia dietro di s€¢ un residuo in-
commensurabile. In questo senso, la complessita diventa una sorta di metafora
secolarizzata del divino, un principio che non si puo delimitare né ridurre a una
forma statica, ma che esprime in maniera dinamica I’ordine e il caos.

Non solo, ma la complessita, coprendo il reale, si rivela nell’immanenza di
ogni evento, nella continua tensione tra cio che esiste e ¢io che non puo mai essere
completamente assorbito in un modello definitivo. Questa “trascendenza imma-
nente” rappresenta il mistero di ogni realta e, come il divino, si mostra solo par-
zialmente attraverso manifestazioni contingenti. E ancora, richiamando 1’analogia
precedentemente espressa, proprio come nella teologia tradizionale il mistero di
Dio alimenta una “docta ignorantia” che stimola la sete di conoscenza senza mai
poterla pienamente colmare, anche la complessita, nella sua irriducibilita, ci invita
a riconoscere il limite della nostra capacita conoscitiva. La consapevolezza di un
incommensurabile del reale diventa, allora, la base per una visione etica e politica
che non pretenda di dominare il tutto, bensi di navigarlo in maniera critica e co-
struttiva. Come sostenuto da Nicoldo Cusano, la conoscenza suprema consiste nel
riconoscere 1 propri limiti — il sapere che, nella sua immensita, si trova nell’igno-
ranza. Allo stesso modo, la complessita, nel suo essere irriducibile, stabilisce un
limite al nostro sapere completo, rendendola paragonabile alla dimensione divina.
Come dire che la complessita ¢ nella natura delle cose, e non nella deficitarieta del
modello che I’osservatore si costruisce del fenomeno che ritiene complesso.

La sintesi logica che si puo trarre dal nostro ragionamento ¢ che la complessi-
ta, per essere irriducibile, possiede una natura duplice: essa & immanente, per via
della sua presenza costante nel divenire del mondo, e allo stesso tempo trascen-
dente, perché sfugge a ogni tentativo di comprensione totale. In questo senso, essa
assume una forma che ricorda ancora il divino: una trascendenza immanente che
si manifesta soltanto in eventi liminali, in crisi capaci di trasformare radicalmente
[’ordinamento del creato.

26 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

PARTE TERZA

Verso una nuova ontologia della complessita
nel dialogo tra filosofia e teologia

3.1. La complessita nel dialogo tra filosofia e teologia. Descrizione e ricapitolazione

Abbiamo sin qui percorso un cammino interpretativo della complessita partendo
dalla sua rottura epistemica rispetto alla coscienza epistemologica della moder-
nita, evidenziando come la relazionalita sia, al tempo stesso, fattore costitutivo
del concetto di complessita e struttura ontologica del mondo attuale, saturato da
interdipendenze e flussi tecnologico-comunicazionali di cui I’effetto-farfalla ¢ il
paradigma.

Si ¢ enfatizzato il fatto che nella complessita come irruzione del possibile esi-
ste un che di incommensurabile che rende la complessita irriducibile e in continua
tensione col reale. Dopo di che si ¢ individuata nella complessita una forte analo-
gia con la struttura logica di Dio della teologia tradizionale, fino a far di essa un
che di mistero e di inattingibilita che apre il pensiero complesso a una dimensione
epistemica della “docta ignorantia” di cusana memoria. Ci siamo soffermati, poi,
sulla irriducibilita della complessita come apertura infinita al divenire del mondo
in cui ogni possibile puo realizzarsi, e in particolar modo nel mondo d’oggi in cui
la storia dell’umanita per la prima volta ha accumulato una tal potenza distruttiva
da auto-annientarsi. Approfondendo I’analogia col teologico, si ¢ sostenuto che
la complessita, come presenza ineliminabile del mondo, ¢ come una sorta di tra-
scendenza immanente che mostra sé€, in un processo kenotico, nell’evento inatteso
di una crisi della riduzione, dove il disastro irreparabile del mondo rappresenta la
sua manifestazione estrema, nel paradosso della sua impossibile morte. Si ¢ poi
paragonata la complessita, nella sua natura di irriducibilita e ineliminabilita, a un
“infinito reale” o “trascendenza immanente nel mondo”. In definitiva, abbiamo
delineato un percorso con cui la complessita, oltre a essere parola-rivelazione del
nostro tempo, ¢ stata accolta come una nuova ontologia dell’attualita che assume
le fattezze di un vero e proprio concetto secolarizzato del teologico.

Ebbene, quasi alla fine del nostro scritto in cui ¢ stata sviluppata una sorta di
metafisica della complessita, smentendo di essa e della nostra tesi la sua natura di
irriducibilita, ci azzardiamo a esplicitare una serie di de-finizioni in cui incasellare
e sintetizzare il nostro elaborato.

La complessita descritta nel testo:

E un intreccio indistricabile che nel nostro tempo si presenta come struttura
ontologica del reale.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 27



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Ha come suo statuto logico I’incommensurabile per cui nessuna matematizza-
zione o riduzione del reale puo coglierla definitivamente.

E pertanto irriducibile e come tale pud essere affrontata solo “strategicamen-
te” in una modalita complessa del sapere.

Comporta in s¢ un accumulo di conoscenze specializzate e difficilmente con-
nesse e fra loro traducibili, per cui la complessita conoscitiva conduce alla consa-
pevolezza di una maggior ignoranza.

E I’imprevedibilita essenziale (Valéry). Il che si traduce con la caratteristica
delle emergenze.

Porta sempre qualcosa di insaputo, di oscuro e invisibile. E nube d’incono-
scenza.

E il motore della evoluzione delle forme, di eventi inattesi, di creazione di stati.

E sensibile anche alle perturbazioni minime nel sistema. L’effetto-farfalla.

Attraversa tutto il reale. E quel gioco in cui tutti siamo immersi e soggiogati.
Se tutto ¢ connesso, la complessita prende la figura dell’Irreparabile.

Si traduce nella interdipendenza e interconnessione di tutto il reale e definisce
il reale come “assoluto”, cio¢ sciolto da ogni determinismo.

E 1’*“assoluto della realtd” e come Dio si vela e si rivela nell’evento della sua
kenosi.

Come esplosione del possibile apre al divenire ed ¢ creatrice di forme e di
storia. Potere istituente e destituente. Motore di trasformazione.

E cifra dell’immanenza satura del mondo in cui tutti siamo necessariamente
interconnessi in una relazionalita dove non ¢ possibile alcun rifugio.

E I’infinito all’interno del reale. Il buco dell’incommensurabile. Principio im-
manente di trasformazione del mondo.

Ha la struttura logica di Dio: irriducibile, ineffabile, inconoscibile, incom-
mensurabile, che conduce alla forma di sapere come “docta ignorantia”.

E il soggetto incommensurabile nella commensurabilitd del mondo. Come
tale, metafisica dell’inestricabile.

E I'Irrealizzabile come estremo paradosso della sua impossibile riduzione de-
finitiva.

La sua irriducibilita fa si che ogni pensiero che la pensi, a un tempo, la “mu-
tili”.

Ricapitolando. La complessita, come abbiamo analizzato, si presenta come la strut-
tura ontologica per eccellenza del nostro mondo contemporaneo, caratterizzata da
un intreccio indistricabile di relazioni che sfugge a qualunque tentativo di riduzio-
ne definitiva. Essa possiede come statuto logico I’incommensurabile, il quale im-
pedisce una matematizzazione o una riduzione completa del reale, rendendo ogni

28 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

approccio conoscitivo per sua natura parziale e incompleto. In altre parole, piu ci
sforziamo di comprimere la realta in modelli semplificati, maggiore ¢ il residuo
irriducibile che ci ricorda I’impossibilita di abbracciare la totalita.

La complessita si manifesta come I’imprevedibilita essenziale — un motore
del divenire, che agisce tanto come forza creatrice quanto come agente di crisi €
trasmutazione. Essa permea tutti gli aspetti del reale, sottolineando 1’interconnes-
sione globale e I’interdipendenza in un mondo in cui nessuna parte puo esistere in
1solamento. Questo “infinito reale,” inteso come il buco dell’incommensurabile, ri-
chiama per similitudine il concetto teologico del Divino: come Dio, la complessita
¢ irriducibile, ineffabile e in continua tensione tra cio che ¢ e cid che non puod mai
essere interamente eliminato o ridotto.

Infine, la consapevolezza della nostra “docta ignorantia” — il riconoscimento
dei limiti della nostra conoscenza — diventa fondamentale per interfacciarci con
questo paradigma. Ogni modello, ogni forma di sapere che tenta di definire la
complessita, inevitabilmente ne mutila la natura, ricordandoci che il mistero e I’i-
nesauribile divenire del reale sono una condizione immodificabile e, al contempo,
il motore stesso dell’evoluzione delle forme e della trasformazione storica'.

La “Metafisica della Complessita” che abbiamo delineato non ¢ solo una de-
scrizione filosofico-teologica della realta, ma un invito a riconoscere e ad abbrac-
ciare la dimensione irriducibile e incommensurabile del mondo d’oggi. In un’e-
poca caratterizzata dall’interconnessione globale e dai flussi tecnologici, dove il
rischio di una totalizzazione autoritaria — o una “dittatura del riduzionismo” — ¢
sempre presente, accettare 1’impossibilita di piena riduzione diventa essenziale per
sviluppare nuove modalita di governance, di educazione e di cultura del pensiero
creativo.

15 Cfr. E. Morin, Il metodo 1. La natura della natura, tr.it. di G. Bocchi e A. Serra, Raffa-
ello Cortina, Milano 2001 pp. 447-448: «La complessita ci rende sensibili a evidenze assopite:
I’impossibilita di espellere I’incertezza dalla conoscenza. L’irruzione congiunta del disordine e
dell’osservatore, nel cuore della conoscenza, introduce un’incertezza, non soltanto nella descri-
zione e nella previsione, ma quanto alla natura del disordine e alla natura stessa dell’osservatore.
Il problema della complessita non ¢ né quello di chiudere I’incertezza e la conoscenza dell’in-
certezza, né quello di chiudersi in uno scetticismo generalizzato, ¢ piuttosto quello di integrare
in profondita I’incertezza della conoscenza e la conoscenza dell’incertezza, per capire la natura
stessa della conoscenza della natura. Gia noi scopriamo gli orizzonti, cio¢ quell’infinito mistero
da cui emerge il reale. Come I’incompletezza e I’imperfezione sono necessarie per concepire 1’e-
sistenza stessa del mondo, cosi sono I’incompiutezza, I’incompletezza, la breccia, I’imperfezione
nel cuore del nostro sapere a rendere concepibile 1’esistenza e il progresso. [...] La complessita
¢ un progresso della conoscenza che apporta qualcosa di sconosciuto e di misterioso. Il mistero
non ¢ soltanto privativo. Ci libera da ogni razionalizzazione delirante che pretenda di ridurre il
reale a qualcosa di ideale e, nella forma della poesia, ci reca il messaggio dell’inconcepibile».

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 29



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Questo paradigma, che fonde 1’inesauribile potenzialita del possibile con la
consapevolezza dei limiti della nostra conoscenza, ci forza a riconoscere il sacro
nella sua forma piu secolarizzata: il “sacrale” che non si manifesta in un ordine
immutabile, ma in un divenire perpetuo, dove la crisi diventa al contempo la prova
e il catalizzatore di una estensione teologico-interpretativa. E in questa tensione
tra immanenza e trascendenza, tra ordine e caos, che si cela la nuova ontologia
dell’attualita.

3.2. La complessita come nuova ontologia dell attualita e la prospettiva etico-politica

La complessita si configura, allora, nella nostra epoca, come la nuova ontologia del
reale, dove ogni elemento del mondo interdipendente non puo essere isolato né ri-
dotto a modelli semplificati. Essa esprime I’incommensurabile, quel residuo irridu-
cibile che sfugge a ogni misurazione totale, richiamando in s¢ il mistero e la “docta
ignorantia” cusana. In questa luce, la complessita non ¢ solo il tessuto interconnes-
so di relazioni e flussi tecnologici e comunicazionali — il paradigma dell’effetto far-
falla —, ma diviene anche un principio sacro e immanente, simile a quella presenza
divina che, pur celata, si manifesta attraverso eventi liminali e crisi inarrestabili.

Gli eventi catastrofici che oggi minacciano il nostro pianeta — dalle pandemie al
collasso ecologico, dalle crisi economiche alle guerre — non sono soltanto manifesta-
zioni distruttive, ma rivelano la natura intrinsecamente dinamica e inesorabile della
complessita. In questi momenti limite, il mondo ci mostra il suo volto piu autentico:
un “infinito reale” che non si lascia ridurre, e che, paradossalmente, diventa il terre-
no su cui si apre la possibilita di una nuova organizzazione del vivere comune.

Di fronte a questa realta, la prospettiva etico-politica assume un rilievo inno-
vativo: ’interdipendenza globale ci invita a superare i confini delle comunita ri-
strette, abbracciando il concetto di una Terra-Patria e la necessita di una solidarieta
planetaria'®. La crisi della trascendenza tradizionale, unita all’inevitabile presenza
della complessita, sollecita la costruzione di un umanesimo rigenerato, capace di
riconoscere che la nostra forza risiede proprio nel vivere in comune e nell’assume-
re responsabilita condivise di fronte ai rischi esistenziali. «Il numero sempre cre-
scente di interconnessioni € comunicazioni che avviluppano il nostro pianeta — ci
ricorda Papa Francesco — rende piu palpabile la consapevolezza dell’unita e della
condivisione di un comune destino tra le nazioni della Terra»'’.

16 Cfr. E. Morin -A.B. Kern, Terra-Patria, tr.it. S. Lazzari, Raffaele Cortina, Milano 1994.

7 Papa Francesco, Fraternita, fondamento e via per la Pace, Messaggio per la 47* Giornata
Mondiale della Pace, 1.1.2014 (8.12.2013), “Acta Apostolicae Sedis”, 106/1 (2014), p. 22.

30 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

In definitiva, accettare la complessita come ontologia dell’attualita significa
comprenderla come il motore del divenire, una struttura irriducibile che alimenta
sia la creazione che la distruzione. Tale riconoscimento si traduce nel dover ela-
borare nuovi paradigmi di governance, educazione e cultura, che non mirino a
semplificare o dominare il reale, ma a convivere con e€sso in una costante tensione
tra ordine e caos, tra ciod che ¢ e ci0 che, per sua natura, non potra mai essere com-
pletamente eliminato.

Avere coscienza della complessita significa divenire consapevoli dell’am-
biguita dei progressi scientifici e tecnici, dell’ambivalenza della post-modernita,
dell’incertezza del nostro divenire, del sostrato ecologico di ogni nostra azione,
del fatto che dalle migliori intenzioni possono nascere effetti perversi. Avere co-
scienza della complessita significa sostituire il mito della societa perfetta, tramon-
tato con le ideologie palingenetiche otto-novecentesche, con la prospettiva della
responsabilita, e I’idea del progresso necessario € garantito con la volonta umana
di progresso. «I progressi della conoscenza — ammonisce Morin in Scienza senza
coscienza — non possono essere identificati con 1’eliminazione dell’ignoranza. Noi
ci troviamo immersi in una nube d’inconoscenza ¢ incertezza ed ¢ proprio la co-
noscenza a produrre questa nube; si puo dire che anch’essa, a patto che la si rico-
nosca, ¢ un elemento del Progresso. In altre parole: conoscere vuol dire negoziare,
lavorare, discutere, battersi con I’incognito che si ricostituisce senza sosta, giacché
ogni soluzione di un problema produce una nuova questione»'®.

3.3. Conclusione

La sfida, dunque, ¢ trasformare questa consapevolezza epistemica in un impegno
etico-politico per forgiare una comunita di destino globale, capace di rispondere
insieme alle emergenze del nostro tempo, dove tutto ¢ connesso. «Se I’essere uma-
no si dichiara autonomo dalla realta e si costituisce dominatore assoluto — afferma
ancora Papa Francesco — la stessa base della sua esistenza si sgretola. [...] L’inter-
dipendenza ci obbliga a pensare a un solo mondo e un progetto comune»'’.

La complessita come ontologia dell attualita, fatto inedito nella storia, puo an-
che, allora, aprire a una nuova saggezza etico-politica. Oggi, per la prima volta nella
storia dell’'umanita, si sono poste le condizioni, nel pericolo comune di un possibile
annientamento dell’umanita, di aprire /’agenda di un possibile ancora inaudito.

8 E. Morin, Scienza con coscienza, tr.it. di P. Quattrocchi, Franco Angeli, Milano 1987, p. 67.

9 Papa Francesco, Laudato si’. Lettera enciclica sulla cura della casa comune, Edizioni
Paoline, Milano 2015, pp.117, 182.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 31



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

«In un mondo complesso — concludo con le parole di Mauro Ceruti — occorre
un nuovo paradigma volto alla solidarieta, e la presa di coscienza che siamo in
una condizione inedita, e legati agli stessi pericoli: le armi nucleari, la crisi ecolo-
gica, la crisi economica, il terrorismo, le nuove forme di totalitarismo e barbarie.
[...] Siamo legati dagli stessi problemi di vita e di morte. Siamo una comunita di
destino. La scommessa per il futuro ¢ la transizione a un umanesimo rigenerato, a
un umanesimo planetario, che richiede di divenire solidali in questo pianeta, cio¢
di non esercitare la solidarieta e la responsabilita entro le comunita esistenti, ma di
estenderla alla comunita di destino planetaria, a partire dalla condizione di inter-
dipendenza concreta creata dalla mondializzazione, sconosciuta agli umanisti del
Quattrocento ¢ Cinquecento»?’.

La complessita come nuova ontologia relazionale dell attualita apre alla con-
sapevolezza responsabile, oggi piu che mai, sull’opportunita di tale prospettiva
futura per il bene dell ' umanita.

20 M. Ceruti, Il Tempo della complessita, Raffaello Cortina, Milano 2018, pp. 75, 84.

32 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA

Anders G. L’'uomo e antiquato, tr.it. di M.A. Mori, Bollati Boringhieri, Torino 1992.
Bauman Z., Le sfide dell etica, tr.it. G. Bettini, Feltrinelli, Milano 2010.

Bellusci F., Il pensiero e la sfinge. Mauro Ceruti e i sentieri della filosofia della com-
plessita, in La Danza della Complessita, a cura di F. Bellusci e L. Damiano, Mimesis
edizioni, Milano 2023.

Bertalanfty L. von, Teoria generale dei sistemi, tr.it. di E. Belloni, 111, Milano 1971.
Bocchi G. - Ceruti M. (a cura di), La sfida della complessita, Feltrinelli, Milano 1985.
Ceruti M., Il vincolo e la possibilita, Feltrinelli, Milano 1996.

Ceruti M., La fine dell 'onniscienza, Studium, Roma 2014.

Ceruti M., Il Tempo della complessita, Raffaello Cortina, Milano 2018.

Ceruti M. - Bellusci F., Abitare la complessita, Mimesis, Milano 2020.

Ceruti M. - Bellusci F., Umanizzare la modernita, Raffaclo Cortina, Milano 2023.
Ceruti M. - Bellusci F., 1l secolo della fraternita, Castelvecchi, Roma 2021.

Chiurazzi G., Dynamis. Ontologia dell’ incommensurabile, Guerini e Associati, Milano
2017.

Diano C., Forma e evento, Marsilio, Firenze 1993.

Di Cesare D., Il regime dell 'immanenza satura e l’espulsione dell’altro, “Almanacco di
Filosofia e Politica” 1. Crisi dell immanenza. Potere, conflitto, istituzione, a cura di M.
Di Pierro e F. Marchesi, Quodlibet Studio, Macerata 2019, pp. 41-48.

Dupuy J-P., Per un catastrofismo illuminato, Medusa Edizioni, Milano 2011.

Francesco, Papa, Fraternita, fondamento e via per la Pace, Messaggio per la 47* Gior-
nata Mondiale della Pace, 1 gennaio 2014 (8 dicembre 2013), “Acta Apostolicae Sedis”,
106/1 (2014), pp. 22-34.

Francesco, Papa, Laudato si’. Lettera enciclica sulla cura della casa comune, Edizioni
Paoline, Milano 2015.

Foerster H. von, Sistemi che si osservano, a cura di M. Ceruti e U. Telfner, Astrolabio
Ubaldini, Roma 1987.

Gadda C.E., Quer pasticciaccio brutto de via Merulana, Adelphi, Milano 2018.
Gembillo G. - Anselmo A., Filosofia della complessita, Le Lettere, Firenze 2017.

Jankélévitch V., Il puro e I'impuro, a cura di E. Lisciani Petrini, Einaudi, Torino 2014.

Jonas H., Il principio di responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, tr.it. di P. Ri-
naudo, Einaudi, Torino 1990.

Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34 33



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Jullien F., L’incommensurable, 1" Observatoire, Paris 2022.

Jullien F., Mose o la Cina, Quando [l’idea di Dio non si sviluppa, Edizioni Medusa, Mi-
lano 2023.

Koyré A., Dal mondo chiuso all 'universo infinito, tr.it. di L. Cafiero, Feltrinelli, Milano
1984.

Luhmann N., Sistemi sociali. Fondamento di una teoria generale, tr.it. di A. Febbrajo e
R. Schmidt, I1 Mulino, Bologna 2001.

Luhmann N., Potere e complessita sociale, 1l Saggiatore, Milano 1979.

Maturana H. - Varela F., Autopoiesi e cognizione. La realizzazione del vivente, tr.it. di A.
Stragapede, Marsilio, Venezia 1985.

Meliado A., La comunita dell ’irreparabile. Saggio di metapolitica del Terzo, Franco An-
geli, Milano 2001.

Morin E., Le vie della complessita, in AA.VV., La sfida della complessita, Feltrinelli,
Milano 1985.

Morin E., Scienza con coscienza, tr.it. di P. Quattrocchi, Franco Angeli, Milano 1987.

Morin E., Il metodo 1. La natura della natura, tr.it. di G. Bocchi e A. Serra, Raffaello
Cortina, Milano 2001.

Morin E., Metodo 3. La conoscenza della conoscenza, tr.it. di A. Serra, Feltrinelli, Milano
1989.

Morin E., Il paradigma perduto, tr.it. di E. Bongioanni, Feltrinelli, Milano 2001.
Morin E., Per una teoria della crisi, tr.it. di M. Cerami, Armando Editore, Roma 2017.

Morin E. La sfida della complessita, a cura di A. Anselmo e G. Gembillo, Le Lettere,
Firenze 2023.

Morin E. - Kern A.B., Terra-Patria, tr.it. S. Lazzari, Raffaecle Cortina, Milano 1994.
Prigogine 1., Dall’essere al divenire, tr.it. di G. Bocchi e M. Ceruti, Einaudi, Torino 1986.

34 Meliado, Ontologia della complessita, pp. 7-34



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

VINCENZO CICERO

L’etica globale, Kant e il datum della liberta*
[Global Ethics, Kant, and the Datum of Freedom]

SiNTEsI. Il saggio esplora la possibilita di un’etica globale in un mondo segnato dalla
tendenza alla pandemia bellica, e la confronta con il pensiero etico e politico di Kant.
Riprendendo infatti la nozione di male radicale e 1’ideale di pace perpetua del filosofo di
Konigsberg, si mostra in che modo soltanto una liberta intesa e vissuta come infondato
poter-darsi sembri in grado di fondare autenticamente un’etica globale quale piena rea-
lizzazione dell’'umano.

PAROLE cHIAVE: etica globale, Kant, pace perpetua, male radicale, liberta

ABSTRACT. The essay explores the possibility of a global ethics in a world marked by a
tendency toward warlike pandemics, and compares it with Kant’s ethical and political
thought. By revisiting the notion of radical evil and the ideal of perpetual peace formu-
lated by the philosopher from Konigsberg, it is shown how only a conception and lived
experience of freedom as the groundless possibility of self-givenness seems capable of
authentically found a global ethics as the full realization of humanity.

KEeyworbps: Global Ethics, Kant, Perpetual Peace, Radical Evil, Freedom

* La prima versione di questo scritto ¢ stata letta in pubblico il 17 novembre 2022, Giornata
mondiale della filosofia, durante il seminario “Un’etica in tempo di globalizzazione™ rivolto alle
classi quinte del Liceo Scienze Umane e Linguistico ‘Tommaso Gulli’ di Reggio Calabria. Nel
§ 3 sono state aggiunte le integrazioni sulla liberta come forza trascendentale, a esplicitazione
delle formule condensate contenute nella prima versione.

Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44 35



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

1. Progetto e dichiarazione di un’etica globale

Il mondo ¢ in agonia. Questa agonia ¢ incombente e pervasiva. [...] La pace
ci sfugge — il pianeta viene distrutto — i vicini vivono nella paura — femmine e
maschi sono reciprocamente estranei — bambini muoiono. Tutto ci0 ¢ orribile.
[...] Questa agonia deve cessare.'

Tali parole sono state scritte nel 1993 da un comitato redazionale, coordinato dai
teologi cattolici Hans Kiing e Karl-Josef Kuschel, del Consiglio del Parlamento
delle religioni mondiali di Chicago come introduzione alla dichiarazione interreli-
giosa “Per un’etica mondiale”. In effetti, se per Weltethos, per “etica mondiale” si
intende «un minimo consenso di fondo [tra le comunita del mondo, € in particolare
fra quelle religiose] circa valori vincolanti, criteri incrollabili e comportamenti
morali fondamentali»?, allora un’etica del genere sembra essere il requisito essen-
ziale per un ordine globale migliore.

Questa etica mondiale, proposta dopo la caduta del muro di Berlino e percio
alle soglie dell’attuale epoca della digitalizzazione onnipervasiva e della capil-
larizzazione promiscua dell’lA generativa, proclama /a piena realizzazione della
persona umana secondo:

1) la sua inviolabilita,

2) la sua liberta inalienabile;

3) 'uguaglianza di principio fra tutti gli umani; e

4) la solidarieta necessaria e dipendenza reciproca di tutti gli umani’.

In questa prospettiva, I’elemento comune gia esistente a cui gli umani da sem-
pre si sentono legati € la regola aurea: “Non fare agli altri quello che non vuoi
gli altri facciano a te” — nella formula positiva: “Fai agli altri quello che vuoi gli
altri facciano a te”. Si tratta della norma incrollabile, incondizionata, per tutti gl

' H. Kiing - K.-J. Kuschel, Erkldrung zum Weltethos, Council for a Parliament of the World
Religions, Chicago 1993, p. 2: Die Welt liegt in Agonie. |...] Der Friede entzieht sich uns — der
Planet wird zerstort — Nachbarn leben in Angst — Frauen und Mdnner sind entfremdet vonein-
ander — Kinder sterben! Das ist abscheulich! [...] Diese Agonie muss nicht sein. Nel testo ¢& ri-
portata la traduzione italiana Per unetica mondiale, a cura di G. Moretto, Rizzoli, Milano 1995,
p. 13. — Nel 2018, in occasione dell’ottavo Parlamento delle Religioni del Mondo a Toronto, la
Dichiarazione per un’etica mondiale del 1993 ¢ stata arricchita con un capitolo dedicato alla re-
sponsabilita ecologica, come desiderio condiviso delle religioni del mondo.

2 [bi, p. 4: einen minimalen Grundkonsens beziiglich verbindender Werte, unverriickbarer
Malstdabe und moralischer Grundhaltungen (tr.it., p. 18).

3 Cfr. ibi, p. 6: die volle Realisierung der Unverfiigbarkeit der menschlichen Person, der
unverdufserlichen Freiheit, der prinzipiellen Gleichheit aller Menschen und der notwendigen
Solidaritdt und gegenseitigen Abhdngigkeit aller Menschen voneinander (tr.it., p. 21).

36 Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ambienti vitali, per la famiglia e la comunita, per le etnie, nazionalita e religioni®.
Al suo interno, tale principio si articola in quattro antichissime direttrici [uralte
Richtlinien], che si ritrovano nella maggior parte di popoli e religioni del mondo.
Ecco le quattro incrollabili direzioni/obbligazioni [ Weisungen/Verpflichtungen], le
quali tendono a coltivare:

1) la nonviolenza e il rispetto per ogni vita (inclusa la vita degli animali e delle

piante) — NON UCCIDERE;

2)la solidarieta e un ordine economico giusto (al servizio dell’'umanita, nel

rispetto reciproco e alla ricerca del senso della misura e della moderazione)
— NON RUBARE;

3)la tolleranza e una vita nella sincerita (alla ricerca della verita) — NON MENTIRE;

4)la parita dei diritti e la cooperazione di maschio e femmina (la sessualita

vissuta in maniera solidale) — NON FORNICARE’.

Secondo 1 6500 partecipanti al Parlamento delle religioni mondiali di Chicago
dell’estate 1993, questo ethos comune all’intera umanita sarebbe (stato) in grado,
grazie a un’auspicata conversione delle menti e soprattutto dei cuori, di istituire
un’etica mondiale, un’etica globale®.

Eppure, la cosa sta davvero in questi termini? Un ethos cosi configurato riusci-
rebbe (& riuscito) a convertire realmente menti e cuori in vista di un’etica cosmica?

Sia chiaro: era la prima volta che i rappresentanti di tutte le principali religioni
concordavano sui principi di un’etica globale, impegnandosi in quattro direttive
comuni alle religioni — e in generale alle culture — presenti e passate’. Pero ¢ ine-
vitabile chiedersi se non ci troviamo davanti a un pio desiderio, razionale si, ma
altrettanto irrealizzabile quanto il progetto kantiano di una pace perpetua — ben-
ché I’irrealizzabilita della pace perpetua tra gli Stati vada naturalmente intesa nel
quadro della filosofia pratica di Kant e soprattutto della sua concezione del male
radicale.

4 Cfr. ibi, p. 8: Was du nicht willst, das man dir tut, das fiig auch keinem anderen zu. Oder
positiv: Was du willst, das man dir tut, das tue auch den anderen! Dies sollte die unverriickbare,
unbedingte Norm fiir alle Lebensbereiche sein, fiir Familie und Gemeinschaften, fiir Rassen,
Nationen und Religionen (tr.it., pp. 25 s.).

> Cft. ibi, pp. 8-14 (tr.it., pp. 27-37).
¢ Per le attivita e le iniziative del “movimento” dell’etica mondiale, vedi www.weltethos.ch.

" Cfr. L. Rocke, Die ,, Erkldrung zum Weltethos “ und die ,, Erd-Charta“, p. 127. La dichia-
razione “Per un’etica mondiale™ ¢ sorta peraltro poco dopo la Carta della Terra [Earth Charter],
per la prima volta presentata in bozza alla Conferenza delle Nazioni Unite sull’Ambiente e lo
Sviluppo (UNCED) a Rio de Janeiro nel 1992 (cft. ibi, pp. 130 ss.). Le due iniziative per un’e-
tica globale — una religiosa ma apertissima agli ambienti extraconfessionali, 1’altra radicalmente
laica, ma inclusiva delle tradizioni delle diverse religioni — sono senz’altro integrabili.

Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44 37



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

2. Kant, la cosmoetica e la guerra pandemica

Questo grande male — da dove viene? Come ha fatto a contaminare il mondo?
Da quale seme, da quale radice si ¢ sviluppato? Chi ¢ I’artefice di tutto questo?
Chi ci sta uccidendo? Chi ci sta derubando della vita e della luce, prendendosi
beffa di noi? Mostrandoci quello che avremmo potuto conoscere? La nostra ro-
vina ¢ di sollievo alla terra? Aiuta I’erba a crescere, il sole a splendere? Questa
ombra — oscura anche te? Tu hai mai attraversato questo buio?®

Il riferimento a Kant non era dunque casuale, per tre ragioni.

In primo luogo, perché ¢ a lui che dobbiamo la prima determinazione davve-
ro moderna di cosa sia un’efica, ossia un «insieme di leggi incondizionatamente
imperative secondo le quali ¢ nostro dovere agire [0 non agire]»’. E ancora oggi
queste parole ci interpellano direttamente, se solo badiamo al fatto che I’incondi-
zionatezza delle leggi etiche dipende dalla nota forma imperativo-categorica, che
Kant esprime cosi: «agisci solo secondo quella massima tramite la quale tu puoi
al tempo stesso volere che essa divenga una legge universale»'’ — p.es. “non uc-
cidere”. A ogni modo, ¢ facile riconoscere nella formula kantiana dell’imperativo
categorico — ossia della legge morale — la raffinata versione trascendentale della
regola aurea sopra riportata (dal testo di Kiing-Kuschel): “Non fare agli altri quello
che non vuoi gli altri facciano a te”. Il progetto odierno di un’etica globale — di una
cosmoetica — ha dunque un’origine senz’altro kantiana.

In secondo luogo, dopo Thomas Hobbes (nel Seicento), ¢ stato di nuovo Kant
sul finire del Settecento a sottolineare che lo stato di natura fra umani che vivono
assieme non ¢ affatto pacifico, ma «¢ piuttosto uno stato di guerra, cio¢ uno stato

8 T. Malick, La sottile linea rossa [The Thin Red Line], Fox 2000 Pictures, USA 1998,
1'50"34-'52"24 (Isole Salomone, Sud Pacifico, novembre 1942; dopo I’attacco della compagnia
di fucilieri “Charlie” dell’esercito USA e la conquista di un campo d’aviazione giapponese in
cima a una collina dell’isola di Guadalcanal, le riflessioni del soldato Edward P. Train): This
great evil, where's it come from? How d it steal into the world? What seed, what root did it grow
from? Who's doing this? Who's killing us, robbing us of life and light, mocking us with the sight
of what we might 've known? Does our ruin benefit the earth, does it help the grass to grow, the
sun to shine? Is this darkness in you, too? Have you passed through this night?

1. Kant, Zum ewigen Frieden | Per la pace perpetua, Rusconi, Milano 1997, p. 123: Inbe-
griff von unbedingt gebietenden Gesetze, nach denen wir handeln sollen.

0], Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten | Fondazione della metafisica dei costu-
mi, a cura di V. Mathieu, Rusconi, Milano 1994, p. 123: handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, daf} sie ein allgemeines Gesetz werde. — Ricordo che le
massime sono 1 principi (norme, punti di vista, opinioni) soggettivi delle azioni, mentre le leggi
pratiche sono i principi oggettivi per cui si dovrebbe agire.

38 Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

in cui, anche se non sempre esplodono le ostilita, la loro minaccia ¢ tuttavia conti-
nua»'!'. Ora, se Kant dichiarava che «la pace perpetua non ¢ un’idea vuota, [... ma]
¢ piuttosto un compito che, svolto per gradi, si avvicina sempre piu alla propria
meta»'?, bisogna dire che anche oggi un’etica globale non pud non mirare a una
pace perpetua, non pud non averla almeno come orizzonte ultimo delle proprie ri-
flessioni e azioni. — Ma c¢’¢ attualmente la condizione che il filosofo tedesco consi-
derava essenziale per una definitiva alleanza di pace mondiale? Vale a dire: sussiste
la possibilita di una federazione paritaria di Stati liberi, ossia aventi costituzione
repubblicana e garanti del diritto di visita degli stranieri?'* — Ma soprattutto: ¢ va-
lida ancora oggi la nozione filosofica di stato naturale di ostilita permanente, che
secondo Kant caratterizza la insocievole socialita umana?

Per rispondere all’ultimo quesito: ¢ abbastanza evidente come negli ultimi
quattro decenni il cosiddetto “ordine”” mondiale sia stato marcato da una costante
oscillazione fra due estremita: da un lato, la politica estera unilateralista praticata
dagli Stati Uniti; dall’altro lato, una situazione multipolare, frammentaria e di per
s¢ incontrollabile, nel contesto della quale, a livello local-regionale, proliferano
nuovi nazionalismi aggressivi e guerre civili efferate.

A partire dagli anni Novanta del secolo scorso (proprio in simultanea con la
Dichiarazione di un’etica mondiale e con la Charta della Terra), tale oscillazione
ha aperto la strada a una conflittualita endemica; «e soprattutto dopo 1’11 settembre
2001, la stabilita internazionale ¢ stata minacciata dal terrorismo globale di matrice
fondamentalista, dalle cosiddette “guerre preventive” e da numerose guerre civili
in Africa, Asia ed Europa»!®.

Infine, dal 24 febbraio 2022, con I’invasione russa dell’Ucraina, «& comincia-
to un altro secolo»', in cui la quotidianita della guerra alle nostre porte e sui nostri
schermi ¢ virtualmente in grado di trasformare la conflittualita da endemica in

' Kant, Zum ewigen Frieden, cit., p. 67: ein Zustand des Krieges ist, d.i. wenngleich nicht
immer ein Ausbruch der Feindseligkeiten, doch immerwdhrende Bedrohung mit denselben.

12 Ibi, p. 163: ist der ewige Friede [...] eine Aufgabe, die nach und nach aufgelost, ihrem
Ziele bestdndigt ndher kommt.

3 Cfr. ibi, pp. 87 s., 97 e 157 s. Non ¢ naturalmente questa la sede per svolgere tale questio-
ne, che sara oggetto di uno studio futuro. Tuttavia, non si puo sottacere che, nell’attuale congiun-
tura geopolitica mondiale dove il Doomsday Clock non ¢ mai stato cosi vicino alla mezzanotte,
sara impossibile rallentare la scansione a ritroso degli 89 secondi apocalittici, almeno finché il
consiglio di sicurezza del centro attuale dell’architettura del diritto internazionale — ’ONU —
continuera a essere dominato da cinque stati permanenti infederabili.

4 C. Altini (ed.), Guerra e pace. Storia e teoria di un’esperienza filosofica e politica, 11
Mulino, Bologna 2015, p. 10.

15 Cosi nella copertina di “Limes” dell’aprile 2022 (La fine della pace).

Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44 39



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

pandemica'®. Se a cio si aggiungono la dronizzazione progressiva delle dotazioni
militari, la crescente privatizzazione della sicurezza, il pericolo dei “lupi solitari”,
I’ampia disponibilita di armi illegali reperibili anche in rete — si puo dire allora che
I’istinto bellico permanente dell’umano, teorizzato da Kant, trovi oggi le migliori
condizioni per potersi dispiegare al massimo della sua potenza.

3. Il male radicale e la liberta abissale dell umano

Nell’interrogazione su un’etica in tempo di globalizzazione, il riferimento a Kant ¢
perod opportuno per una ferza ragione, in quanto a lui risale la riflessione filosofica
moderna sul male radicale, dalla quale sembra venir indicata una via all’etica (e
alla pace) globale pur nell’attuale desolante scenario bellicistico.

Infatti I’esistenza del male radicale [radikales Bése] risulta direttamente lega-
ta in Kant alla liberta umana, la quale ¢, rispetto a esso, abissale; e se ci figuriamo
la liberta come il suolo che accoglie entro sé anche 1’effetto maligno sull’apparato
radicale dell’umano, un tale suolo va allora considerato a sua volta come sospeso
su un abisso imperscrutabile [unerforschlich]"’.

«Questo maley, dice Kant, «¢ radicale perché corrompe il fondamento di tutte
le massime», infetta cio¢ la radice di tutti 1 principi/moventi soggettivi delle azioni
morali, «e, al tempo stesso, [¢ radicale] perché, in quanto tendenza naturale, non
puo essere sradicato da forze umanex»'®. L’altro nome del radikales Bose & 1’amor
proprio, I’amore di sé [Selbstliebe], che perverte i moventi soggettivi delle azioni
subordinandoli non all’imperativo categorico, ma appunto a se stesso'’.

16 ’epoca della Global War Contagion in cui I’odio, la paura del diverso e il bisogno del
nemico diventerebbero virus globale, e il conflitto bellico — guerra diffusa, spezzettata, ubiqua —
s’imporrebbe come condizione perpetua del mondo contemporaneo (1’esatto opposto della pace
perpetua kantiana). In effetti, con ’attacco di Hamas a Israele del 7 ottobre 2023 e la conseguen-
te controffensiva — fin qui invasivamente, iperbolicamente permanente — dell’esercito israeliano,
la virtualita sta lasciando sempre piu terreno all’attualita (e in tale contesto rientra la pur “strana
aggressione antiatomica preventiva” di Israele e USA all’Iran del 13-25 giugno 2025).

7 Risiederebbe qui il motivo principale dell’affermazione kantiana sull’imperscrutabilita
del fondamento soggettivo primo dell’adozione delle massime morali; cftr. I. Kant, Die Religion
innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft | La religione entro i limiti della semplice ragione,
introduzione di M. Roncoroni e traduzione di V. Cicero, Rusconi, Milano 1996, p. 75 e nota. —
Come si vedra tra poco, questa insondabilita ha indubbie affinita con I’4b-Grund deitario della
mistica eckhartiana.

8 Ibi, p. 111: Dieses Bose ist radikal, weil es den Grund aller Maximen verdirbt, zugleich
auch als natiirlicher Hang durch menschliche Krdfte nicht zu vertilgen.

19 Cfr. ibi, p. 129.

40 Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Senonché, questo male ¢ radicale, si, tanto da provocare nel singolo un per-
vertimento della radice di tutti 1 principi morali; ma la sua attuazione risulta a sua
volta possibile solo grazie alla liberta umana, che Kant intende a un tempo come
indipendenza [ Unabhdngigkeit] dai contenuti delle azioni e come autonomia [Au-
tonomie] — cio¢ legge a se stessa — riguardo alla forma di tutti i moventi delle azio-
ni*’. La liberta non sarebbe tale se, nella sua essenziale indipendenza e autonomia,
non lasciasse anche pervertire 1 principi delle azioni umane, cio¢ scegliere il male
— se non lasciasse agire I’'umano anche contro la propria liberta.

Ora, la duplice circostanza speculativa rilevata da Kant — a) 'impossibilita,
da parte di qualsiasi forza umana, di eliminare il male radicale, ¢ ») il ruolo indi-
spensabile della liberta umana nella scelta e attuazione di esso — induce a pensare
quest’ultima come forza trascendentale, ossia come liberta non originata dall u-
mano, bensi data all’'umano apriori, precondizione dinamica del tessuto plurale
delle sue condizioni. Ed ¢ in tale prospettiva che essa spicca nettamente come la
condizione di possibilita del male radicale stesso quale tendenza naturale.

Datita abissale, dunque, vis transcendentalis che «non ha alcun perché» (pro-
prio come 1’agape divina secondo Eckhart)?': ¢ cosi che traluce dai testi kantiani
la liberta: forza sorgivamente dativa, data (da nulla) per dare possibilita all’umano
anzitutto di sentire e comprendere, ma costitutivamente di dare*; potenza sospesa
nel nulla, in una imperscrutabilita «straniera e deserta e innominata e ignota»*, ma
tanto piu densa di poter-essere e -dare; potere proteso, coordinariamente e perlopiu
sottesamente, all’arcistruttura trascendentale, cio¢ all’altro cardinale datum prius
humano che ¢ I’inquanto o analogon, la semiosintassi proporzionale autoricorsiva
come matrice di tutti gli enunciati possibili — il diafano specchio fenestrale di cui,
secondo movenze mitosofiche di Platone rilette da Eckhart, si pud senz’altro dire
che «non ¢ né nel mondo né fuori del mondo, non sta nel tempo né nell’eternita,

20 Cfr. 1. Kant, Kritik der praktischen Vernunft | Critica della ragion pratica, a cura di V.
Mathieu, Rusconi, Milano 1993, p. 67.

2 Diu vriheit enhdt kein warumbe — cosi suonerebbe nel tedesco medio-alto eckhartiano
la frase “la liberta non ha alcun perché”; cfr. Meister Eckhart, Predigten, Band 2, Predigt 28,
p- 59 (tr.it. Sermoni tedeschi, a cura di M. Vannini, Adelphi, Milano 1985, “Ego elegi vos de
mundo”, p. 89), dove, in vece della liberta [diu vriheit], il soggetto ¢ I’amore [diu minne], 1’a-
gape ch’¢ Dio.

22 La liberta nell’umano € un datum prius. Il dato richiama il dare: poiché la liberta si mo-
stra costituita come (acausata) potenza data e dativa, tra le direzioni del suo dare non possono
non spiccare ontologicamente quelle che danno luogo, a loro volta, a dazioni.

2 Eckhart, Predigten, Bd. 2, cit., p. 66 (tr.it., p. 93). Si tratta delle “determinazioni” dell’abis-
so del nulla [abgrunt des niht], intoccato dalla creaturalita e imparentato alla natura divina, che
Eckhart elenca sul finire della Predigt 28.

Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44 41



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

non ha esteriorita né interiorita»**, essendo piuttosto la condizione ultima di pen-
sabilita di qualsiasi essente (e nonessente) e di ogni legame, di ogni intra ed extra
(mondo, tempo, coscienza), della socialita insociale e dell’eticita, del crimine e
dell’imperativo categorico, della trascendenza e dell’immanenza®.

Per tornare allora al factum decisivo della liberta — essere la condizione di
possibilita del male —, esso indica per Kant che «non puo non darsi la possibilita di
prevalere sulla tendenza al male»?S. L’'umano tende “per natura” al male, eppero ha
insieme una disposizione naturale al bene?’, perché e — si trova essere — intrinseca-
mente e abissalmente /ibero.

In Kant, quindi, alla tendenza naturale al male nell’'umano individuale corri-
sponde, nell’'umano comunitario, lo stato naturale di guerra. Come pero negli in-
dividui I’autonomia della volonta, in forza della sua abissalita, pud prevalere sulle
propensioni malvagie, analogamente nelle comunita umane (dalla famiglia alla so-
cieta, dall’etnia alla nazione, dalla statualita alla confederazione di Stati) la liberta
collettiva ha la possibilita di imporre, grazie all’istituzionalizzazione dell’impera-
tivo categorico, il dominio del principio di pace sul principio di guerra®®.

Pertanto, alla domanda se un’etica globale sia oggi pensabile nei termini di
un compito realizzabile, dinamicamente svolgibile nella realta, in vista dell’o-

2 Cfr. ibi, pp. 67-68 (tr.it., p. 94). Che nel Platone del 7imeo questi caratteri arridano al
demiurgo (personificazione di 0 agathon, I’optimum), e che Eckhart 1i impieghi in riferimento
alla purezza dell’abisso divino — che insomma in entrambi questi contesti il tasso metafisico sia
molto elevato, a differenza che nei passaggi speculativi sull’inquanto, conferma che i piu fecondi
teologemi metafisici sono sempre quelli trascendentalmente ben muniti (cfr. V. Cicero, Essere e
analogia, 2* ed., Morcelliana, Brescia 2024, § 25, pp. 111 s. e n. 230; e Id., Sapienza muta. Dio
e l’ontologia, ivi, 2023, § 5, p. 37, n. 108).

% Per I’inquanto cfr. Cicero, Essere e analogia, cit., §§ 11, 14-15, 25, e Sapienza muta, cit.,
§§ 4 e 6-9. Liberta e inquanto, questi due data priora humano, stanno fra loro come potenza e
possibilitanza (per quest’ultima cft. ibi, §§ 7-9, part. pp. 50, 58 59), e costituiscono i due massimi
trascendentali — I’uno dinamico, 1’altro semiosintattico (ibi, §§ 9-10) — cosi intrecciati da risul-
tare “concretamente” indisgiungibili. Per parafrasare il Kant della Kritik der praktischen Vernun-
ft (cit., p. 5 n.: die Freiheit allerdings die ratio essendi des moralischen Gesetzes, das moralische
Gesetz aber die ratio cognoscendi der Freiheit sei [«la liberta ¢ senz’altro la ratio essendi della
legge morale, ma la legge morale ¢ la ratio cognoscendi della liberta»], ’inquanto ¢ senz’altro
ratio cogitandi della liberta, ma la liberta ¢ ratio vivificandi dell’inquanto.

26 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, cit., p. 111: gleichwohl
muf3 er [der Hang zum Bdsen] zu liberwiegen moglich sein. Alla luce della riflessione condotta
nel capoverso precedente, la liberta va piu giustamente determinata come condizione di potenza
del male, mentre la condizione di possibilita del male ¢ I’inquanto.

27 Cfr. ibi, pp. 127 ss.
B Cfr. ibi, p. 227.

42 Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

rizzonte di una pace perpetua mondiale, rispondo provvisoriamente come segue.

Dei quattro punti cosmoetici fondamentali proclamati dal Parlamento delle
religioni del mondo — inviolabilita e liberta della persona umana, uguaglianza e so-
lidarieta fra tutti gli umani — il momento cardine ¢ la /iberta. 1l datum della liberta
costituisce la fonte donataria da cui sgorgano tanto la santa inviolabilita dell’uma-
no, quanto I’essenziale uguaglianza e la necessaria solidarieta tra le persone. La
liberta va allora intesa (e coltivata e vissuta) come datita ultraradicale all 'umano,
e, con Kant e oltre Kant, non soltanto come indipendenza mentale dalle necessita
materiali, non soltanto come autonomia del dire e del pensare, del fare e dell’agire,
ma innanzitutto inquanto poter-dare e -darsi altrui®.

Senza etica globale, dunque, nessuna pace perpetua come orizzonte ultimo
del dialogo interstatuale e interreligioso. Ma piu energicamente bisogna dire: senza
liberta di dare, nessuna etica autentica — né locale, né globale.

# Per la declinazione cristologica di questa liberta di dare e darsi cfr. il mio Christus pa-
tiens, “Rivista di filosofia neoscolastica”, 110/1-2 (2018), § 4. Cfr. anche il piu recente Agape, o
donazione di sé, in via di pubblicazione.

Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44 43



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA CITATA

AA.VV., La fine della pace, “Limes”, 3 (aprile 2022).

Altini C. (ed.), Guerra e pace. Storia e teoria di un’esperienza filosofica e politica, 11
Mulino, Bologna 2015.

Cicero V., Christus patiens. Tra meontologia di Barth e cristologia tragica di Pareyson,
“Rivista di filosofia neoscolastica™, 110/1-2 (2018), pp. 3-23.

Cicero V., Essere e analogia, 2* ed., Morcelliana, Brescia 2024.
Cicero V., Sapienza muta. Dio e l’ontologia, Morcelliana, Brescia 2023.

Eckhart von Hochheim, Meister Eckharts Predigten, herausgegeben und iibersetzt von J.
Quint, Band 2, Kohlhammer, Stuttgart 1971; tr.it. Sermoni tedeschi, a cura di M. Vannini,
Adelphi, Milano 1985.

Kant 1., Kritik der praktischen Vernunft | Critica della ragion pratica, a cura di V. Ma-
thieu, Rusconi, Milano 1993.

Kant 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten | Fondazione della metafisica dei costu-
mi, a cura di V. Mathieu, Rusconi, Milano 1994.

Kant 1., Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft | La religione entro i
limiti della semplice ragione, introduzione di M. Roncoroni e traduzione di V. Cicero,
Rusconi, Milano 1996.

Kant 1., Zum ewigen Frieden | Per la pace perpetua, introduzione di M. Roncoroni e tra-
duzione di V. Cicero, Rusconi, Milano 1997.

Kiing H. - Kuschel K.-J., Erkldrung zum Weltethos, Council for a Parliament of the World
Religions, Chicago 1993; tr.it. Per un’etica mondiale, a cura di G. Moretto, Rizzoli, Mi-
lano 1995. Testo italiano citato nel testo, tedesco in nota.

Qahrimani R.A. - ‘Adim1 S.H.R.M. - Qurayshi S.M., Global Ethics and Criticism of its
Affirmative Approaches, “Journal of Contemporary Islamic Studies” (JCIS), 4/2 (2022),
pp- 177-188.

Rocke L., Die ,, Erkidrung zum Weltethos *“ und die ,, Evd-Charta“. Zwei verschiedenar-
tige Entwiirfe einer globalen Ethik, “Zeitschrift fir Theologie und Gemeinde”, 10 (2005),
pp- 125-140.

44 Cicero, Etica globale, Kant e il datum della liberta, pp. 35-44



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

LUCIANO TRIPEPI

Jacob Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment
di Walter Benjamin: rischio ermeneutico e limiti dell’interpretazione

[Jacob Taubes on Walter Benjamin’s Politisch-theologisches Fragment:
Hermeneutic Risk and Limits of Interpretation]

SINTESI. L’intenzione di questo saggio ¢ esplicitamente critica: mettere in discussione
I’interpretazione che Jacob Taubes compie del Frammento teologico-politico e delle ma-
ture Tesi sulla storia di Walter Benjamin. L’autore contesta 1’eccessiva veemenza nella
polemica da parte di Taubes, soprattutto nei confronti di studiosi come Scholem, po-
lemica che ha lo scopo di introdurre un’ascendenza teologica, del tutto discutibile, di
Walter Benjamin, definito cristiano-marcionita. Inoltre, contrasta I’intento taubesiano di
costituire catene di apparentamento, sino addirittura alla configurazione di linee storiche
d’influenza, come quella che da Paolo di Tarso e da Marcione giungerebbe a Bloch ¢ a
Benjamin, considerati nella loro indistinta natura di marxisti mistici. L’autore intende in-
vece dimostrare I’autonomia e I’originalita del percorso di Benjamin e, pertanto, liberarlo
dall’eccesso d’azzardo ermeneutico di Taubes.

PAROLE CHIAVE: messia, redenzione, caducita, scopo, fine

ABsTRACT. The intention of this essay is explicitly critical; it queries Jacob Taubes’ inter-
pretation of the Theological-Political Fragment and the late Theses on History by Walter
Benjamin. The author disputes Taubes’s excessive vehemence in his polemics, especially
towards scholars such as Scholem. The aim of this is to introduce a questionably theolo-
gical ancestry of Walter Benjamin defined as Marcionite Christian. Furthermore, it also
challenges Taubes’s intention of establishing chains of affiliation, even up to the configu-
ration of historical lines of influence, such as that which from Paul of Tarsus and Marcion
would reach Bloch and Benjamin, considered in their indistinct nature as mystical Marxi-
sts. The author of this essay instead intends to demonstrate the autonomy and originality
of Benjamin’s path and, therefore, to free him from the excess of hermeneutical risk.

KEeyworbps: Messiah, Redemption, Transience, Purpose, End

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 45



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Premessa

Singolare destino quello del Politisch-theologisches Fragment di Walter Benjamin,
il cui stesso titolo ¢ esposto, sin dal suo ritrovamento, all’incertezza della datazio-
ne, molto tarda per Adorno, molto giovanile per Scholem e, con qualche ipotetica
spinta in avanti di un paio d’anni, per i curatori delle Gesammelte Schriften (= GS).

Per quanto, nel dibattito odierno, si sia concordi riguardo alla perdurante in-
certezza sull’esatta collocazione cronologica — dai piu individuata, comunque,
all’inizio degli anni Venti —, il punto decisivo rimane invece quanto della linea er-
meneutica posteriore sia rimasto influenzato (e anche sviato) dalla ricchezza esplo-
siva di temi cosi rilevanti in termini filosofici, teologici e storico-politici.

Il nugolo delle interpretazioni che si sono succedute nel corso del tempo ha
cercato di setacciarne i livelli di profondita teologico-teoretica e, con esiti diversi
per efficacia nell’approccio e nella forza analitica, ha pagato dazio a limiti di diver-
sa origine, che paiono comunque ben radicati negli orizzonti di precomprensione
degli stessi interpreti di fronte al carattere criptico, ellittico e allegorico di un breve
testo incompiuto, saturato semanticamente e simbolicamente dall’autore in ogni
lemma, in ogni enunciato, sino a diventare oggetto di ermeneusi disperante per
ogni lettore attento.

La pluralita dei tentativi di avvicinamento non solo ¢ un roveto intricato e
spinoso, ma tradisce anche stili di lettura (compreso il nostro) agonici e divergenti
sino alla tensione bruciante, come nel caso di Taubes, la cui polemica senza pausa
nei confronti di Scholem incombe sull’approccio interpretativo del testo di Benja-
min, per disporsi, fin troppo animosamente, in una terra di confine dove, a nostro
parere, non si manifesta una vera critica della violenza mondana vigente, se non
con gli stilemi di un radicalismo spesso di facciata.

Questo ci pare il primo nucleo di difficolta nell’analisi testuale del Fragment,
perché 1 differenti atteggiamenti interpretativi, nel caso di Scholem e di Taubes,
assumono il carattere d’indice del rischio di sviamento, sintomo dei limiti, per
ragioni molto diverse, del loro approccio ermeneutico: 1’affetto, la cautela parteci-
pata, che limita il dissenso allo squilibrio in tensione sulla bilancia che pesa la stes-
sa tradizione teologico-filosofica monoteistica, da parte di Scholem; la tracimante
passione polemica, sino all’aggressivita, tesa piu che a sviscerare il senso del testo
quasi a destrutturarlo, in modo deflagrante, piu che a decostruirlo analiticamente,
nel caso di Taubes.

Intorno a questa tesa opposizione polare si allargano i cerchi espansivi della
successiva linea interpretativa europea.

Indubbiamente, pare che si sia rinunciato quasi sempre a studiare in se stesso
il testo nella sua autonomia e lo si sia inevitabilmente avvicinato con esiti differen-

46 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ti, pitt 0 meno convincenti, o all’influenza neokantiana coeva e precedente, soprat-
tutto di Hermann Cohen, oppure come semplice premessa anticipante delle mature
Tesi sulla storia, sulla base, del resto, della stessa rilettura proposta da Benjamin
a Adorno nel corso di una celebre giornata trascorsa insieme a Sanremo nel 1937.

Il carattere unilaterale di entrambi questi approcci interpretativi ¢ il secondo
nucleo direttivo della nostra disamina critica, che definirei adialettico in riferi-
mento a entrambi gli interpreti, e da cui discende una visione monca antitetica o
disgiuntiva — e, in alternativa, continua o discontinua — dell’intera opera di Walter
Benjamin.

Il terzo nucleo teoretico-ermeneutico ¢ direttamente legato all’analisi del testo
e alla costruzione, pitt 0 meno consistente, di nuove costellazioni autoriali attorno
a Walter Benjamin, utilizzate sia nel tentativo di approfondire 1’analisi comparati-
va intertestuale con altri pensatori, sia con 1’obiettivo di tracciare nuove configu-
razioni e legami concettuali analogici, oltre che per proporre ardite costellazioni
teologico-filosofiche.

1. I limiti della ragione ermeneutica: Benjamin marcionita inconsapevole

Per quanto il Fragment sia un’ardua introduzione spezzata, i suoi primi due pe-
riodi si offrono all’analisi in modo perentorio, quasi icastico: solo il Messia stesso
compie tutto 1’accadere storico, e precisamente nel senso che egli soltanto redime,
compie e crea la relazione fra lo storico, il messianico ¢ il profano stesso. Percio,
nulla di storico puo voler porsi da se stesso immediatamente in relazione al mes-
sianico’.

Ci0 che colpisce ¢ qui la ripetizione simmetrica, dall’alto al basso, del termine
relazione [ Beziehung]: la prima volta come relazione istitutiva e creativa, introdot-
ta dal suo unico autentico autore. La seconda volta come relazione agita nell’eter-
na tensione dell’immediatezza storica dal rilucere del messianico verso I’incontro
nella pienezza redentiva a opera del Messia.

Ci sembra impossibile, sulla base del testo, qualunque lettura dualistica in
senso radicale, come anche una lettura gnostica o marcionita di questa relazione
oppositiva, la cui natura e qualita dialettica sembrano smarrirsi completamente alla
luce dell’interpretazione taubesiana di Benjamin come marcionita moderno, come
portatore di una eresia cristiano-paolina, come mero interprete solidale dello Spiri-
to dell’Utopia di Ernst Bloch nella sua prima versione (1918).

' Cfr. W. Benjamin, Sul concetto di storia. Frammento teologico-politico, 1920/1921, a
cura di G. Bonola e M. Ranchetti, Einaudi, Torino 1997, pp. 254-255.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 47



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Per quel che possiamo cogliere dal diretto riferimento di Benjamin, immedia-
tamente successivo nel testo, al Geist blochiano e all’importanza di quest’opera—a
un libro che, «nonostante gli enormi difetti, ¢ dieci volte migliore dell’autore»? —,
cio che appare evidente ¢ la carica di opposizione da parte di Benjamin contro ogni
teocrazia storica fondata in termini di teologia politica, in breve contro ogni teolo-
gia politica. Nulla sappiamo della recensione progettata al riguardo.

Taubes, nel suo furore polemico nei confronti di Scholem, utilizza il Benjamin
del Fragment e delle Tesi, costruisce, in modo provocatorio € molto approssimato,
una configurazione ideale che, a suo giudizio, costituirebbe una vera e propria co-
stellazione concettuale:

In Ernst Bloch ¢ chiara I’idea che «I’utopia del messianismo si oppone com-
plessivamente» alla dottrina della creazione. Anche nella sua opera tarda, Azei-
smo nel cristianesimo, del 1968, egli ricorda ancora 1’insegnamento di Marcio-
ne come «scandalo audace» che lascia in consegna la parola d’ordine dell’ An-
ti-tesi: anti-«legge», anti-«giustizia», anti-«creatore e reggitore del mondo».’

Ma se il ritratto gnostico-marcionita, che Taubes propone con tanta decisione,
si adatta in modo abbastanza plausibile ad alcuni tratti dell’opera blochiana, gli
stessi ulteriori riscontri testuali della prima edizione del Geist (1918) rendono di
fatto impossibile I’ordito di una nuova costellazione (zeloti, Paolo, Bar Kochba ¢
Marcione) che, «con 1’ausilio di Bloch (e di Benjamin)», bisognerebbe, per Tau-
bes, strappare al conformismo della retorica ecumenica ufficiale®.

Una tessitura di tal genere sopprime 1’autonomia della linea teoretica di Benja-
min, la cui svolta materialista “leggendaria”, secondo le parole di Taubes, viene
costretta in un legame “plastico” con il «marxismo mistico» di Ernst Bloch®.

Ebbene, che I’influenza di Marcione sia palese nel testo blochiano, che la sua
presenza sia fatta confliggere con 1’ortodossia nei termini del messianismo uto-
pico, che il ruolo del «grand’uomo»®, del grande eretico, del dispregiatore della
divinita demiurgica del vecchio testamento, dell’apostolo del dio straniero a questa
terra, sia una posizione documentabile, con qualche cautela, sulla base dell’analisi
testuale della prima edizione del Geist, cido perd non giustifica in alcun modo la

2 Cfr. W. Benjamin, 4 Ernst Schoen, 19.9.1919, a cura di A. Marietti e G. Backhaus, Einau-
di, Torino 1978, pp. 55-56.

3 Cft. J. Taubes, Walter Benjamin — Un marcionita moderno, in 1d., Il prezzo del messiane-
simo, a cura di E. Stimilli, Quodlibet, Macerata 2017, p. 71.

4 Ibidem.
3 Ibi, p. 72.
¢ Cftr. E. Bloch, Geist der Utopie, Duncker & Humblot, Berlin 1918, p. 330.

48 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

configurazione d’apparentamento con la linea appena abbozzata nel Fragment da
parte di Benjamin, né tantomeno con le 7esi sulla storia successive.

Se la linea di sovrapposizione tra Benjamin e Bloch ¢ il rifiuto della teocrazia
in senso politico, il che sembrerebbe un dato testuale inconfutabile, 1’intera visione
messianica di Benjamin, il suo campo reciproco di tensione differenziata, la sua
prospettiva escatologico-apocalittica, sono ben divergenti dall’intenzione blochia-
na, diretta invece a un’ontologia futurologica del “non ancora” e a una filosofia
della speranza utopica’.

Ci sembra, invece, che la traiettoria teologico-filosofica di Benjamin sia del
tutto estranea alla matrice marcionita e al suo parziale assorbimento blochiano.

Tagliare 1 ponti con ’antica tradizione non ¢ certamente nelle intenzioni di
Benjamin, né tantomeno eludere, depurare, interrompere il contatto, cosi come si
evince da possiamo ricostruire del Vangelo di Marcione e dei testi perduti decisivi
come le Anthiteseis®.

Nella lettura, oltremodo radicale, di Paolo compiuta da Marcione, la cristolo-
gia ebraica e quella del vangelo sono incompatibili perché parallele alle rispettive
antropologie di interiore ed esteriore, sensibile e spirituale’.

Marcione adotta, in coerenza con il medioplatonismo, la cristologia dello spi-
ritus salutaris, venuto non secundum carnem ma a somiglianza della carne, come
salvatore delle anime, della salus aeterna dell’uomo interiore, mentre la salus ex-
terna della carne rimarrebbe all’antica Israele.

A stretto rigore, tale visione cristologica non coincide affatto con il Messia del
compimento che pone fine alla storia, I’integralita della salvezza sarebbe al di fuori
della sua portata, sarebbe un Messia spiritualizzato ma dimezzato, certamente non
quello del fondamentale primo periodo del Fragment.

Inoltre, il messianico intrecciato all’eterna caducita della natura non ¢ cer-
tamente nihil negativum, ma un possibile storico-naturale che tende alla felicita,
secondo la stessa espressione di Benjamin.

Cio che ¢ abissalmente divergente da Marcione, nella prospettiva di Benja-
min, ¢ il carattere redimibile della stessa natura, il suo essere disseminata di deboli

7 Sulla questione del rapporto tra Benjamin e Bloch, cfr. S. Marchesoni, Benjamin versus
Bloch. Il Frammento teologico-politico come critica dello spirito dell 'utopia, in G. Guerra- T.

Tagliacozzo (edd.), Felicita e Tramonto. Sul frammento teologico-politico di Walter Benjamin,
Quodlibet, Macerata 2019, pp. 111-124.

8 Cfr. Marcione, Il Vangelo di Marcione, a cura di C. Gianotto e A. Nicolotti, Einaudi,
Torino 2019. Su Marcione, vedi anche I’importante monografia di J.M. Lieu, Marcion and the
making of a heretic, Cambridge University Press, New York 2015.

? Ibi, pp. 26-27.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 49



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

schegge messianiche, la sua capacita di tendere a — seppure indirettamente, non di
differire — I’avvento del Regno.

Dario Gentili sottolinea giustamente come in Benjamin il passato presenti in
ogni istante [Augenblick] la premessa kairologica della propria redenzione: non ¢
il futuro del “non ancora” blochiano, ma questo giorno disgregato, questa monade,
I’intenzione che rinnova la dynamis e la tensione catastrofica verso la felicita: «Il
banchetto di Benjamin ¢ gia sempre approntato per il messia, mentre quello di
Bloch, per essere consumato, deve attendere la fine della storia, quando tutti gli
ospiti avranno preso il loro posto a tavola: molti di loro sono attesi dal futuro»'®.

Ma se il giudizio finale in Benjamin non puo avere I’importanza di una espo-
sizione trasparente della verita come totalita, e su questo conveniamo ancora con
Gentili, ci0 significa, tuttavia, che la redenzione si possa mostrare nel processo
eterno della tensione verso la felicita, ed € arduo sostenere che tra ’'uomo e Dio
esista un abisso incolmabile che non preveda la mediazione del Cristo.

Se Cristo ¢ il Messia, il vincitore dell’ Anticristo, allora raccoglie 1’integrale
attualita redentiva che pone fine alla Storia, ne giustifica la totalita della salvez-
za, ma non costituisce lo scopo della storia, altrimenti sarebbe teocrazia stori-
co-mondana, ovvero si autorappresenterebbe sul vuoto fondamento nichilistico
di ogni teologia politica.

Nel frammento ¢ pertanto impossibile scindere completamente il piano della
fine della storia da quello del contromovimento storico-tensivo radicato nella natu-
ra, che implica anche 1’agire catastrofico di ogni politica mondana, di ogni teologia
politica, fosse pure una controteologia politica, fosse pure una teocrazia anarchica
del tutto ossimorica.

E proprio Benjamin a esordire nel Fragment sottraendo al piano storico-pro-
fano ogni possibilita di compimento per attribuirla unicamente al Messia, ma, al
tempo stesso, per definire il piano della natura messianica in termini di tensione
approssimante. Non di congiunzione, non di vuota identita astratta, ma di relazione
redentiva.

E la teologia politica che mostra I’illusorieta nichilistica di ogni teocrazia po-
litica, non la tensione redentiva del passato sul piano della storia presente, di ogni
possibile arresto dialettico, di ogni attimo della memoria integrale salvifica di infi-
nite generazioni oppresse.

N¢é I’esame critico dell’associazione a Marcione e a Bloch, né 1’analisi te-
stuale attenta dei concetti di Messia, del campo di forza della relazione tra Messia,
messianico e storia, oltre che del carattere messianico della natura, rendono pertan-
to plausibile la linea interpretativa di Taubes.

10 Cfr. D. Gentili, 1] tempo della storia, Quodlibet, Macerata 2019, p. 169.

50 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Il carattere veemente e polemico sia del saggio sul Benjamin presunto cristia-
no-marcionita, sia delle pagine successive dedicate alle 7esi, rivela come 1’obietti-
vo di Taubes sia piu la delegittimazione delle posizioni di Scholem e di Buber che
una ermeneusi effettivamente rispettosa del testo.

Un esempio ulteriore ¢ la ricostruzione taubesiana della genealogia storico-fi-
losofica e delle influenze teoretiche sul pensiero di Benjamin, soprattutto nelle
tarde tesi sulla storia.

Taubes attribuisce a Benjamin una posizione da frangia esterna radicale, in
questo caso cristiano-marcionita, in modo da opporla alla linea interpretativa sul
messianismo ebraico tipica di Scholem, che ¢ invece affettuosamente preoccupato
dall’avvicinamento, per lui inesplicabile, di Benjamin al materialismo storico''. Su
questo argomento, per motivi opposti, entrambi gli interpreti tendono a giudicare
criticamente la natura reale della svolta di Benjamin verso il materialismo storico
nella seconda meta degli anni Venti, entrambi sottovalutando I’autonomia e 1’ori-
ginalita della sua posizione.

2.1l cibo, le vesti e il Regno di Dio (intorno a Hegel, Marx e Benjamin)

C’¢ un testo, relativamente vicino al Fragment, in cui Benjamin, rispondendo alle
perplessita filosofico-teologiche di Scholem sulla propria svolta materialistica,
rende chiari ed espliciti alcuni nodi problematici dell’approdo al materialismo sto-
rico, proprio nei suoi termini problematici e nella sua irriducibile singolarita: ¢ la
lettera a Scholem del 29 maggio 1926'%.

Questa missiva, lunga e dettagliata, esplicita non solo la natura peculiare del
suo rapporto con il marxismo critico, ma ne delinea in modo incontestabile i limiti
e le opportunita, offrendo una chiave interpretativa della strada percorsa successi-
vamente al Fragment.

Se Benjamin, in risposta a Scholem, riconosce di voler abbandonare la sfera
puramente teoretica, questo mutamento di atteggiamento avviene sulla base di un
compito che deve essere deciso, a ogni istante, lungo due forme, nell’osservanza
religiosa o politica.

'Scholem sa molto bene come la posizione di Benjamin sia irriducibile alla propria tri-
partizione tra redenzione restaurativa, radicale e utopica, a differenza del posto che, con molte
riserve, assegna a Bloch in riferimento alla terza variante. Cfr., al riguardo, G.G. Scholem, Per

comprendere l’idea ebraica nell ebraismo, in 1d., L’idea messianica nell ebraismo, Adelphi,
Milano 2008, p. 335, n. 2.

12 Cfr. W. Benjamin, Lettere 1913-1940, a cura di G.G. Scholem e T.W. Adorno, tr.it. di A.
Marietti e G. Backhaus, Einaudi, Torino 1978, pp. 144-145.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 51



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

E qual ¢ la natura della decisione per I’una o per I’altra? Benjamin scrive:

Non posso ammettere una differenza tra queste due osservanze, nella loro
quintessenza. Ma neanche una mediazione. Parlo qui di un’identita che si ri-
vela solo nel loro paradossale rovesciarsi dell’una nell’altra (in entrambe le
direzioni), e dato I’indispensabile presupposto che ogni considerazione dell’a-
zione proceda con sufficiente liberta da scrupoli e riserve, e radicalmente nel
suo senso. Proprio per questo il compito non ¢ dato una volta per tutte, ma deve
essere deciso ogni istante. Ma deve essere deciso. Un’identita di queste sfere
diversa da quella del rovesciamento pratico puo esistere (c’¢ certamente), ma
ci porta, noi che volevamo cercarla qui e ora, profondamente fuori strada.'’

Nonostante 1’insufficienza della metafisica materialistica, secondo le stesse
parole di Benjamin, e dello stesso materialismo storico, nei termini che saranno
definiti programmaticamente nelle 7esi e, anche se 1 metodi anarchici e gli scopi
comunisti vengono da lui definiti «inservibili 1 primi e assurdi e inesistenti i secon-
di», per chi pensa sempre teologicamente (in conformita alla dottrina talmudica
dei quarantanove livelli di significato)'¥, cio non significa che non abbia valore 1’a-
zione comunista, «perché essa ¢ il correttivo dei suoi scopi, e perché non esistono
scopi politici sensati»'®,

E una lezione autoriflessiva, il cui carattere regolativo & pari all’icastico fram-
mento coevo nel quale Benjamin definisce la politica come la realizzazione [Er-
fiillung] di un’umanita non intensificata, non potenziata's.

In Welt und Zeit, testo illuminante dello stesso periodo, Benjamin annota, sep-
pure in forma schematica, delle intuizioni folgoranti, che avrebbero dovuto estin-
guere sul nascere molte polemiche ridondanti sulla natura nichilisica della politica
mondana infissa nell’ultimo lembo del Fragment.

Se la storia ¢ definita da Benjamin come «choc tra tradizione e organizzazione
politica»!’, secondo una chiara sintesi, collocata molto piu tardi, la natura del nichi-
lismo risiede nella stessa pretesa della teocrazia di configurarsi storicamente come
I’organizzazione della forma politica: il cattolicesimo sarebbe appunto la forma

13 Ibidem. Corsivi nostri.
14 Cfr. W. Benjamin a Max Rychner, 7.3.1931, in Id., Sul concetto di storia, cit., p. 266.

15 Ibi, p. 146. Corsivo nostro. Il valore della prassi, per quanto incompiuta, ¢ quanto di pit
lontano si possa immaginare non solo dalla teologia della in-azione di Barth, ma anche dalle
coeve posizioni di Heidegger in Sein und Zeit.

16 Cfr. W. Benjamin, Welt und Zeit, in GS, VI, Fragmente, Autobiografische Schriften,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1991, pp. 98-100.

7 Ibidem.

52 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

che ne sostiene la sovranita infondabile, minata da tutti 1 processi a-narchici della
secolarizzazione e della razionalizzazione!'®.

Ma dentro il campo di tensione verso la felicita, che ¢ la natura stessa trapassa-
ta da istanti redentivi, si combatte anche con le armi della violenza rivoluzionaria:
questo ¢ il grande processo di decomposizione che si contrappone alla distruzione
che respira la violenza divina nel mondo terrestre.

Solo nella comunita e non nelle istituzioni sociali il divino si manifesta in
modo non violento e potente. Solo nel mondo futuro la non violenza divina sara
superiore alla violenza divinizzata che deflagra nelle attuali manifestazioni demo-
niache e spettrali del sociale. Il Messia si ritrae proprio 1a dove 1’agire catastrofico,
come metodo della politica mondana, al confine con la sfera politica del profano, ¢
legge della corporeita non in senso religioso.

Nel tentativo di rovesciare la relazione tra il nano gobbo della teologia e il
manichino del materialismo storico, nei termini del primato della prima, Taubes
compie dalla prospettiva terminale delle 7esi un analogo eccesso di forzatura in-
terpretativa, la cui matrice risiede in nuce nel fraintendimento del senso del campo
di forze della seconda parte del Fragment. Sia Hegel che Marx vengono letti come
portatori di un criterio di trasparenza, di cui sia la Fenomenologia dello spirito che
1l Capitale sarebbero 1 modelli epistemologici.

Tuttavia, né la celebre citazione di Hegel dalla Lettera a Knebel del 30 agosto
1807, né il riferimento al Marx del /8 brumaio sembrano materiale di sostegno per
la tesi che il materialismo storico e 1’idealismo oggettivo vogliano rendere traspa-
rente la storia come totalita, almeno non dal punto di vista del finito: né la fatica
e la disperazione della negazione dialettica, fondata sulla asimmetria storica della
coscienza, confitta tra inadeguata certezza finita e verita, né ’analitica del fetici-
smo e dell’ideologia sembrano servire a questo scopo. Al contrario.

Il testo hegeliano ¢ un vero e proprio capovolgimento ironico-dialettico del
dettato evangelico di M¢ 5-7, un capovolgimento materialistico in piena regola,
in cui I'urgenza redentiva, di cui Marx ¢ erede secolarizzato, ¢ mantenuta come
simbolo della tensione eterna nei processi della caducita naturale e della prova
storico-profana, in maniera perfettamente coerente con la critica dell’inconsistenza

'8 E proprio Scholem ad annotare che, in quella fase, le vivaci discussioni con 1’amico
Benjamin permanevano nel solco di un theokratischer Anarchismus, da loro inteso come la ri-
sposta piu significativa alla forma mondana del cattolicesimo, definito invece «falsa teocrazia
terrenay. Cfr. Benjamin, GS, VI, Fragmente, Autobiografische Schriften, cit., p. 689. Il rapporto
aporetico tra forma nichilistica dell’ordine mondano e anarchismo del fondamento teocratico,
nelle sue tragiche conseguenze ontologiche e storico-politiche, non ¢, a nostro giudizio, ancora
del tutto pensato e chiarito.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 53



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

impersonale della soggettivita moderna, di cui 1 Manoscritti marxiani sull’aliena-
zione sono la conseguenza espressiva diretta.

Il periodo successivo della lettera di Hegel, mai citato, mette alla berlina la
parvenza anomica e alienata del nuovo protagonista della neonata societa mediale:
il giornalista, oggetto di curiosita [Neugierde] e quasi d’invidia [Neides] da parte
di ognuno [jedermann]®.

Tra I’altro, I’obiettivo polemico di Benjamin ¢ il marxismo della Seconda
internazionale, il continuismo e 1’evoluzionismo positivistico ottocentesco, certa-
mente non il Marx del /8 brumaio e, senza dubbio, non sulla linea che, come pro-
pone Taubes, dalla primazia della Teologia conduce al Messia e alla Redenzione.

Secondo Taubes, Benjamin, nei confronti di Marx, assumerebbe il compito
di «correggere 1 presupposti metafisici propri della sua teoria della storia», e so-
stiene tale tesi addirittura contrapponendogli un singolo breve estratto dall’intro-
duzione dell’opera storica marxiana: «La tradizione di tutte le generazioni morte
pesa come un incubo sulle teste dei vivi» — intendendo questa figura come inane
«supplica dei morti», addirittura antitetica alla carica redentiva dell’adesso di
Benjamin.

In parole povere, la teoria della storia che Marx tratteggia nel /8 brumaio sa-
rebbe corretta da Benjamin, anzi ne divergerebbe nettamente. Questa posizione ci
pare del tutto insostenibile.

In primo luogo, che Benjamin non segua la scolastica del rapporto struttu-
ra-sovrastruttura ¢ per lui stesso un presupposto ovvio, il suo obiettivo ¢ sempre il
marxismo meccanicistico della Seconda internazionale, I’evoluzionismo ¢ il con-
tinuismo storico.

In secondo luogo, I’adagio marxiano del “lasciare che 1 morti seppelliscano i
morti”’, non a caso presente in un testo di storia che ¢, al tempo stesso, prassi dell’a-
desso rivoluzionario, ¢ componibile con il discorso di Benjamin sulla redenzione
del passato e non dal passato: non vi € rivoluzione che non ascolti € non rammemo-
r1 la “supplica dei morti”, perché, dal punto di vista di Benjamin, ogni crisi rivolu-
zionaria ¢ il cristallo unico di una possibilita di rottura redentiva®.

Indubbiamente, dal punto di vista del Marx storiografo del presente, ¢ la
rivoluzione del XIX secolo a doversi liberare dalla superstizione del passato, a
lasciare che 1 morti seppelliscano 1 morti, ma proprio perché le rivoluzioni pre-
cedenti avevano bisogno di reminiscenze storiche per avere illusioni sul proprio

9 Cfr. G.W.F. Hegel, Hegel an Knebel, 30.8.1807, pp. 185-189, in id. Briefe von und an
Hegel, b, 1, 1785-1812, Meiner, Hamburg 1969.

20 Cfr. K. Marx - F. Engels, Werke, 8, Dietz, Berlin 2009°, p. 115.

54 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

contenuto: «Prima la frase sopraffaceva il contenuto; ora il contenuto trionfa
sulla frase»?!.

Pertanto, che la rivoluzione del secolo XIX «non debba trarre la propria poesia
dal passato, ma solo dall’avvenirey, significa veramente per Marx, come sostiene
Taubes, volersi liberare dai fantasmi del passato, dalle «suppliche dei morti», dal
peso di tutte le generazioni morte che ¢ come un incubo sulla testa dei vivi??2 E ac-
cettabile un’interpretazione del testo marxiano in chiave di discontinuita radicale
attualista, di frattura radicale orientata soltanto al futuro?

Se fosse cosi, rimarrebbe inesplicato non solo il fascino che tale testo esercita
su Benjamin dal punto di vista della prassi rivoluzionaria, della teoria dell’azione,
ma sarebbe anche una grave diminutio della potenza espressiva dialettica con cui
Marx intende la crisi rivoluzionaria imminente, 1’esatto contrario dell’obiettivo
polemico di Benjamin, il marxismo scolastico e evoluzionista della Seconda inter-
nazionale.

Ci0 che interessa in particolare Benjamin ¢ proprio la secolarizzazione reali-
sta del discorso messianico, la dialettica dei piani verbale e immaginale su cui si
dispone il discorso marxiano nell’integralita del suo senso, anche nelle sue riso-
nanze teologiche:

La tradizione di tutte le generazioni scomparse pesa come un incubo [wie ein
Alp] sul cervello dei viventi, e proprio quando sembra che essi lavorino a tra-
sformare se stessi e le cose, a creare ci0 che non € mai esistito, proprio in tali
epoche di crisi rivoluzionaria essi evocano con angoscia gli spiriti del passato
per prenderli al loro servizio; ne prendono a prestito i nomi, le parole d’ordine
per la battaglia, 1 costumi, per rappresentare sotto questo venerabile travesti-
mento e con frasi prese a prestito la nuova scena della storia.?

E, in tale serie di allegorici travestimenti nel corso della storia, prosegue Marx,
«la resurrezione dei morti [die Totenerweckung] servi dunque in quelle rivoluzioni
a magnificare le proprie lotte, non a parodiare le antiche; a esaltare la fantasia, 1
compiti che si ponevano, non a sfuggire alla loro realizzazione; a ritrovare lo spiri-
to della rivoluzione, non a rimetterne in circolazione il fantasmax»?*.

Non c¢’¢ nessuna garanzia che la rivoluzione si realizzi, né per Benjamin né
per Marx, ma puo realizzarsi: ¢i0 da cui bisogna liberarsi € la superstizione dell’e-

2L Cfr. K. Marx, Il 18 brumaio di Luigi Bonaparte, tr.it. di G. Giorgetti, Editori Riuniti,
Roma 1974, p. 50.

2 [pi, p. 44.
23 Ibidem.
24 Ibi, p. 48.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 55



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

terna ripetizione del passato e, al tempo stesso, con le stesse parole di Marx, dalla
debolezza chiliastica che «perdeva ogni comprensione del presente, rapita nell’i-
nerte esaltazione dell’avvenire»®.

Le rivoluzioni proletarie, invece, «criticano continuamente se stesse; inter-
rompono ad ogni istante il loro proprio corso; ritornano su cio che gia sembrava
cosa compiuta per ricominciare daccapo»?°.

Ci0 che ¢ estraneo a Benjamin rispetto a Marx ¢ I’integrale secolarizzazione
del tempo messianico nella societa senza classi, cio che li unisce ¢ il recupero inte-
grale delle generazioni sconfitte nel sempre possibile salto [Sprung] dialettico della
rivoluzione, il balzo di tigre che vendica il passato e non ¢ affatto la sua supersti-
ziosa citazione?’.

3. Improprie analogie: Benjamin, Paolo, Barth e il rischio ermeneutico

La polemica di Taubes nei confronti di Scholem ¢ forse il punto d’insorgenza di
un complesso intreccio interpretativo che puo essere considerato il presupposto
della costituzione di genealogie il cui configurarsi ermeneutico-analogico ¢ estre-
mamente opinabile e di cui Benjamin appare come spettatore esterno alle linee di
giudizio contemporanee € successive.

In primo luogo, la polemica verso Scholem spinge Taubes a delegittimare
radicalmente la radice ebraica della teologia benjaminiana, per cui il Messia che
compie la storia e sconfigge 1’ Anticristo, come gia accennato, non ¢ teologoumeno
ebraico, ma ha la sua radice nella tradizione apocalittica cristiana.

A questa posizione unilaterale — e, ci pare, del tutto estranea alle intenzioni
teoretiche di Benjamin — ha risposto molto bene Marramao in un interessante sag-
gio quando, molto chiaramente, scrive che il Messia di Benjamin compendia tratti
cristiani ed ebraici del Messia di Rm 10,4, che ¢ I"unico vero sovrano che compie
la legge di questo mondo, sospendendola.

Il nesso tra Benjamin e Paolo viene pertanto rinsaldato, anche con il riferi-
mento a 75 2,12 e con il supporto nicciano: Paolo non mira a contrapporre la Torah
al mondo romano, ma a scardinare il nomos terreno in quanto tale®®.

> Ibi, p. 53.
% Ibi, p. 52.
27 Cfr. Benjamin, Sul concetto di storia, cit., p. 47.

2 Cfr. G. Marramao, L ’inatteso. Messianismo senza profezia, “B@belonline”, vol. 4, «Eu-
ropa e Messia», Romatre-press, Roma 2008, pp. 239-249.

56 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Marramao ritiene che Benjamin si sottragga alla retorica delle generazioni
future, al carattere infuturante dell’attesa, cosi peculiare in Bloch, e — a nostro
giudizio, a ragione — insiste sul carattere attivo della tensione redentiva sul piano
storico.

Se I’autonomia della prospettiva di Benjamin viene rispettata, diventano pero
problematiche le ascendenze acquisitive sia del pensiero paolino, cosi profondo e
cosi ambivalente, sia, di conseguenza, la lettura piu celebre e discussa di quell’ere-
dita, il Romerbrief di Barth.

Secondo Taubes, Paolo ¢ uno zelota spirituale che si oppone totalmente a
Roma, ma la mette in ginocchio rigettando la teocrazia politica che, invece, gli
zeloti volevano realizzare.

E perd molto difficile sostenere, come fa Taubes, che la “dichiarazione di
guerra” paolina, separando la /egalita infondata del dominio dall’autentica legit-
timita del Cristo, proprio nel destituire di fondamento ogni potere mondano, non
istituisca, al tempo stesso, un’aporetica dipendenza dal teologico-politico di ogni
configurazione storica successiva.

Se questa obiezione ¢ quantomeno degna di discussione, allora I’audacia con la
quale Taubes assorbe la lezione paolina e I’interpretazione barthiana, estendendola
all’hos me di 1Cor 7,29-31, ¢ ancor piu problematica nei confronti di Benjamin.

Che Benjamin sia un esegeta di Rm 8 ¢ del tutto ammissibile, ma che la sua
visione della fugacita sofferente sia riducibile ad attesa nella condensazione tem-
porale del prossimo esaurirsi dei tempi, cio ci sembra molto lontano proprio dal
ritmo eterno della tensione alla felicita che traluce nella natura.

Che Benjamin mantenga I’opposizione ontologica tra Regno e Mondo, cio
non significa che tale opposizione sia una dicotomia assoluta, un dualismo di qual-
sivoglia natura: ¢ la ripetizione per ben due volte del lemma relazione a documen-
tarlo, la prima volta in senso creativo (¢ il Messia a istituirla), la seconda in senso
recettivo-attivo, € la natura nel suo eterno tramontare che non solo ¢ disseminata di
schegge messianiche, ma ¢ messianica in se stessa®.

Inoltre, ¢ veramente possibile approssimare le righe del Fragment, soprattutto
il concetto benjaminiano di nichilismo, ultimo brandello del testo, alla lettura bar-
thiana del Romerbrief, come fa Taubes, insieme ad altri?

Se il nesso considerato ¢ strettamente storico-contestuale, allora la prossimita
delle tematiche, a cominciare da quella di secolarizzazione ¢ un dato fattuale; se

2 Cfr., in difformita dalla nostra impostazione, soprattutto sulla configurazione della linea
Paolo, Barth, Benjamin sostenuta da Taubes, il bel saggio di V. Surace, Messianismo e politica,
1l Frammento teologico-politico di Walter Benjamin, in C. Resta (ed.), Schegge messianiche.
Filosofia Religione Politica, Mimesis, Sesto San Giovanni (MI) 2017, pp. 32-53.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 57



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

invece si estende tale vicinanza sovrapponendo il concetto di nichilismo in Benja-
min all’interpretazione barthiana di Rm 12,21 e soprattutto 13,1, tale ipotesi mostra
subito 1 limiti intrinseci della sua consistenza.

Come interpreta Barth la sottomissione alle autorita costituite, poiché non c’¢
autorita se non da Dio? Come giustifica la delegittimazione del come se nel tempo
che si approssima al disgregarsi della scena di questo mondo, come se non ci fosse
piu il mondo?

La critica del diritto nella sua ingiusta realta fenomenica da parte di Barth ¢
assorbita criticamente da Benjamin come Critica della violenza, ma non ¢ affatto
limitabile a una semplice ripetizione impolitica del dettato paolino, la cui con-
seguenza indiretta ¢ proprio lo spostamento sul Christus imperator di Peterson
dell’aporia essenziale di negazione/riaffermazione della teologia politica in termi-
ni asimmetrico-restaurativi®’.

I1 significato di Rm 13 per Barth ¢ una filosofia e una teologia dell’in-azione,
lo stare sottomessi inteso non come un’azione, ma come un atto di conoscenza, la
conoscenza di fatto che non abbiamo ragione.

Solo il Regno di Dio sara per Barth la rivoluzione e I’ordine. L’in-azione ¢
I’unica buona azione: «Anche la piu radicale rivoluzione puo soltanto contrapporre
all’ordine esistente un altro ordine esistente»’!.

Ogni rivolta contro I’esistente ¢, dal punto di vista di Barth, conferma dell’e-
sistente:

Poniamo gli ordinamenti esistenti, lo Stato, la Chiesa, il diritto, la societa, la
famiglia ecc. nella loro totalita come soppressi dall’ordine originario di Dio,
come il segno meno che si contrappone alla loro totalita: — (+a, +b, +c, +d).>

39 Una rilettura critica di tutte le opere di Erik Peterson, oltre I’opus maius che scatena la
tardiva polemica di Carl Schmitt in Teologia politica II, consentirebbe di comprendere il circolo
delle aporie labirintiche di ogni teologia politica e, al tempo stesso, di ogni riflessione che vo-
glia semplicemente neutralizzarne la potenza demoniaca in termini conservatori, preservando
un criterio di fondazione teocratica pura. A nostro parere, anche in questo Benjamin sfugge
sia a Schmitt, a cui lo si accosta spesso acriticamente, che allo stesso Peterson, il quale offre il
fianco dell’ambivalenza paolina alle critiche del giurista tedesco. Sull’argomento, si possono
leggere utilmente: K. Anglet, Messianitdit und Geschichte. Walter Benjamins Konstruktion der
historischen Dialektik und deren Aufhebung ins Eschatologische durch Erik Peterson, Akademie
Verlag, Berlin 1995, e anche il collettaneo a cura di G. Caronello, Erik Peterson: la presenza
teologica di un outsider, Libreria editrice vaticana, Citta del Vaticano 2012.

31 Cfr. K. Barth, L ’Epistola ai romani, tr.it. di G. Miegge, Feltrinelli, Milano 1989, p.
462.

2 Ibi, p. 463.

58 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

La grande possibilita negativa, quella del sovvertimento impossibile, quella
del corpo a corpo di Barth con la decisione autentica, con la sottrazione e la revoca
della hybris prometeica, teme la violenza della reazione, ma teme ancor piu il suo
fratello rosso, il suo piu grande pericolo: «l’uomo reazionario ¢ per noi il pericolo
minore, ma il suo fratello rosso ¢ il piu grande pericolo. Noi badiamo dunque al piu
grande, e vediamo il nostro compito nel condurre 1’'uomo rivoluzionario a perire
per la gloria di Dio; olocausto particolarmente opimo!»*.

In queste espressioni inquietanti — sature di condizionamento storico — si con-
trae la forza teologica della posizione di Barth, il suo tentativo di neutralizzazione
teologico-politica della lezione paolina, per quanto molto sbilanciata contro il pe-
ricolo rivoluzionario radicale, al fine di aprire e giustificare lo spazio per una teoria
della in-azione verso lo spazio pubblico dell’autorita storica apparente, in quanto
«non vi ¢ autorita che non sia da Dio, e le autorita presenti sono ordinate da Dio»>*.

La lettura barthiana di Paolo ¢, pertanto, quella che non legittima un ordine
esistente ma inibisce la rivoluzione, anche con la forza: «Di fronte al ribelle I’au-
torita rappresenta il diritto sovrano della rivolta divina»*°.

La grande analisi della possibilita negativa ci sembra proprio il rovescio del
senso e della direzione della tensione messianica interna al campo di forze nel nu-
cleo fruttifero del Fragment benjaminiano: a una filosofia della in-azione che pre-
tende di capovolgersi nel positivo della temporalita decisa alla fede, disposta alla
Grazia, ma anche alla forza repressiva di un’autorita mondana resa legittima dal
diritto sovrano divino, Benjamin contrappone, invece, una vera ¢ propria filosofia
dell’azione che ¢, inevitabilmente, prassi finita, contradditoria, attraversata dal suo
opposto lacerante (il dolore), ma tesa alla felicita oltre il confine in cui anche la
legge mosaica ha significato per i viventi.

E vero che, in Barth, la grande possibilita positiva si nutre della decisione
alla liberta piena dell’amore, «perché pienezza della legge ¢ dunque I’amore» [Rm
13,13], cosi come 1’appello alla consapevolezza dell’attimo decisivo [/#o kairos] si
integra perfettamente nella visione delle eterne schegge di presente messianico di
cui parla Benjamin, ma I’intenzione dialettica che le alimenta, con buona pace di
Taubes, ¢ del tutto opposta in Benjamin.

Quest’ultimo si € nutrito e ha rielaborato le molteplici suggestioni provenienti
dalle lettere di Paolo e dai testi epocali di Barth e di Bloch, pubblicati nell’eruzione
incandescente della crisi dell’ordinamento storico-politico tedesco dopo il primo
conflitto mondiale. Ma il suo pensiero matura sul piano dinamico di una dialettica

3 [bi, pp. 458-459.
% Ibi, p. 464.
% Ibi, p. 466.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 59



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

inassimilabile, distanziandosi, proprio in quegli anni, anche dal compito profetico
infinito del “messia dai mille occhi” di Hermann Cohen.

Benjamin compie teoreticamente un tragitto complesso e pieno di influenze
plurali, che rende stucchevoli le rivendicazioni di appartenenza all’una o a all’altra
tradizione, proprio perché indica, infine, uno schema immaginale della filosofia
della storia, il quale configura il campo dialettico del Messia come colui che com-
pie e pone fine alla storia istituendo la relazione asimmetrica con il profano e la sua
tragica dialettica, tesa a esaudire il bisogno di redenzione dal dolore passato per
mezzo della prassi finita, la quale puo tendere, esclusivamente, all’approssimarsi
del Regno.

Conclusione

Tra le tante e fantasiose proposte di nuova denominazione del Fragment, 1’unica
che ci sembra accettabile ¢ Frammento ateleologico, sicuramente non il Frammen-
to ateologico proposto da Hamacher nel corso della sua informata ricostruzione
della storia del testo e dei riferimenti coevi®.

La ragione ¢ che il commiato dall’eredita neokantiana ¢ proprio nell’incipit
del testo, scolpita a chiare lettere: «nulla di storico puo voler porsi da se stesso [auf
sich] in relazione al messianico. Percio il regno di Dio non ¢ il telos della dynamis
storica; €sso non puo essere posto come meta»>’.

Dal punto di vista della storicita, ogni intenzione non puo che condurre alla
demolizione [4bbruch] di ogni finalismo messianico e alla semplice inutilizzabili-
ta [Unbrauchbarkeit] dei concetti teologici per la prassi politica.

Dal punto di vista della storicita nel suo isolamento, non € possibile nemmeno
pensare alla totalita di una salvezza compiuta: il Regno infatti non risiede nel con-
trasto o nell’accelerazione verso lo scopo, il modello della teocrazia ¢ inservibile
[unbrauchbar] per la tensione messianica nella lotta mondana.

In Bloch, al contrario, la linea teleologica non ¢ spezzata, il che comporta solo
un ateismo dimezzato nella tensione verso il futuro che dalla deiezione della Crea-
zione giunga alla Gloria della redenzione.

Per Benjamin, pero, 1’ordine profano del profano non ¢ una mera tautolo-
gia, perché il compimento dell’umanita non potenziata nel suo tendere alla fe-
licita € I’opposto del Capitalismo come religione, ovvero 1’esplosione del cielo

3¢ Cfr. W. Hamacher, Theologisch-politisches Fragment, in B. Lindner, Benjamin Hand-
buch. Leben, Werke, Wirkung, J.B. Metzler, Stuttgart 2011, pp. 175-192.

37 Cfr. Benjamin, Sul concetto di storia, cit., pp. 254-255.

60 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

per mezzo di un’umanita intensificata, il letto nuziale nel mare di sangue della
tecnica®®.

Nella lettera tarda del 16.3.1937, Horkheimer dimostra nel mentre ben poca
comprensione del senso dialettico della non-definitivita del passato, rovescia il
senso della posizione di Benjamin: «L’ingiustizia passata ¢ avvenuta e definitiva-
mente conclusa. Gli uccisi sono veramente uccisi. La Sua affermazione ¢, alla fin
fine, teologica. Se si prende del tutto sul serio la non-definitivita, bisogna credere
al giudizio universale»*.

Nella sua risposta del 28.3.1937, il Benjamin maturo, a cui ¢ pero cosi pros-
simo tematicamente il Fragment, gli risponde elegantemente, chiarendo che il ca-
rattere chiuso o aperto del passato, piu che una questione accademica da idealisti,
¢ il riflettere, non certamente sulla posta in gioco, bensi sul perché la vittoria porta
1 suoi frutti ben diversamente da come la sconfitta patisce le conseguenze della sua
prassi.

Ci0 che abbiamo cercato di contrastare nelle pagine precedenti ¢ la tendenza
ermeneutica, di cui Taubes ¢ un modello, a travalicare qualunque cautela nella let-
tura profonda del testo, in questo caso il Fragment, al fine di colpire altre posizioni
extratestuali, si chiamino Scholem, Adorno o Bloch, sulla base di una approssi-
mazione o di un’identificazione dei debiti concettuali riconducibili alle fonti (ad
esempio, Paolo o Marcione) del tutto da dimostrare in sede storico-filologica.

Ne La Teologia politica di San Paolo di Taubes ci0 ¢ particolarmente eviden-
te. Non solo Rm 8 avrebbe il suo piu semplice parallelo [genaueste Parallele] nel
Fragment di Benjamin, ma Benjamin sarebbe esegeta fondamentale di Paolo, ne
assorbirebbe la funzione del Messia e anche la sua contrapposizione al piano della
storia, il suo radicalismo impedirebbe ogni neutralizzazione illuministica o roman-
tica.

Lungi dal voler negare un’attenta lettura di Paolo da parte di Benjamin, la sug-
gestione all’identificazione non regge, tanto piu quando Taubes, dopo aver negato
qualunque radice nel messianismo ebraico alla posizione di Benjamin, introduce
una seconda temporanea sovrapposizione, quella con Scholem, intorno all’apoca-

% Ibi, p. 260.

3 Ibi, p. 262. Che Benjamin creda al Giudizio Finale ¢ del tutto ovvio, tanto piu che la
restitutio in integrum, ben oltre una sua semplice radice giuridico-romanistica, si richiama ne-
cessariamente all’apocatastasi. Horkheimer non comprende che il divenuto non ¢ giustificato
nella sua integralita. Se cosi fosse, perderebbe senso anche il richiamo critico al carattere teolo-
gico della posizione di Benjamin, perché la temporalita storica sarebbe soltanto 1’accumularsi
necessario del trapassare violento, e cio renderebbe insignificante anche lo sguardo che si limita
all’immanenza materialistica.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 61



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

littica come discorso sull’irruzione di un tempo della catastrofe, di un tempo del
silenzio, di un tempo del totale annientamento ¢ devastazione®.

Tale visione unilaterale del tempo della catastrofe serve a Taubes a conficcare
Benjamin nel circolo della teologia politica come struttura destinale, anche nella
sua crisi, con evidenti concessioni ambivalenti verso Schmitt, con un ulteriore pas-
so identificatorio tra il Paolo delle lettere ai corinzi e ai romani e Benjamin, il quale
avrebbe una concezione del tutto paolina della creazione, dei dolori e dei gemiti
del vivente. Ritratto, come gia osservato, che si attaglia in parte al primo Bloch ma
non a Benjamin: se la natura ¢ una categoria escatologica molto importante, come
riconosce lo stesso Taubes, ci0 ¢ dovuto al fatto che il Fragment la definisce come
ritmo eternamente caduco della natura messianica, ovvero della tensione verso la
felicita.

Ridurre I’esistere storico di fronte agli ordinamenti secondo il come se paoli-
no, o meglio secondo un’interpretazione marcionita dell’4os me paolino, significa
ridurne la portata al metodo della parvenza catastrofica del dominio illegittimo,
negando la tensione redentiva e il campo di relazione che presuppone soltanto il
Messia.

Da questo primo grande sviamento discende anche 1’accostamento problema-
tico al Barth prima maniera e alla sua teologia dialettica della in-azione.

Per questo, in conclusione, ¢ veramente sconcertante leggere, sempre nella
taubesiana Teologia di Paolo, come Benjamin sia «della durezza di Barth» e che
in lui non ci sia nulla di immanente [das ist nichts von Immanenten]. In base a tale
interpretazione dualistica, non giungi da nessuna parte, devi essere chiamato alla
salvezza, e se vieni ascoltato non dipende da te*'.

Con questi ultimi riferimenti, attraverso i quali Taubes rilegge il Romerbrief
di Barth ma non Benjamin, vengono celebrati forse i funerali dell’idealismo tede-
sco o della Goethe-Religion, ma non si sfiora minimamente la tensione redentiva
che, all’improvviso, resiste a ogni ordinamento mondano e tenta, nella dialettica
eterna della caducita, di revocare lo stato d’eccezione permanente nei momenti di
varco, di arresto dialettico, senza alcuna pretesa di legittimita se non la parziale
salvezza dai dominatori.

40 Cfr. J. Taubes, Die politische Theologie des Paulus, Fink, Paderborn 2003, p. 98.
41 Ipi, p. 105.

62 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA CITATA

Agamben G., I/ tempo che resta, Boringhieri, Torino 2000.

Anglet K., Messianitdt und Geschichte. Walter Benjamins Konstruktion der historischen
Dialektik und deren Aufhebung ins Eschatologische durch Erik Peterson, Akademie Ver-
lag, Berlin 1995.

Barth K, Romerbrief, Duncker & Humblot, Berlin 1918; tr.it.: L’Epistola ai Romani, a
cura di G. Miegge, Feltrinelli, Torino 2002.

Benjamin W., GS, I1.1 (1920/1921), a cura di R. Tiedemann e H. Schweppenhiuser, Suhr-
kamp, Frankfurt a.M.1991.

Benjamin W., Sul concetto di storia (1940), a cura di G. Bonola e M. Ranchetti, Einaudi,
Torino 1997.

Benjamin W., Lettere 1913-1940, a cura di G.G. Scholem e T.W. Adorno, Einaudi, Torino
1978.

Benjamin W. e Scholem G.G., Teologia e Utopia, carteggio 1933-1940, a cura di G.G.
Scholem, Einaudi, Torino 1987.

Bloch E., Spirito dell 'Utopia (1918), a cura di F. Coppellotti, BUR, Milano 2010.

Caronello G. (ed.), Erik Peterson: la presenza teologica di un outsider, Libreria editrice
vaticana, Citta del Vaticano 2012.

Gentili D., I/ tempo della storia, Quodlibet, Macerata 2019.

Guerra G. - Tagliacozzo T. (edd.), Felicita e Tramonto. Sul frammento teologico-politico
di Walter Benjamin, Quodlibet, Macerata 2019.

Hamacher W., Theologisch-politisches Fragment, in B. Lindner (ed.), Benjamin Hand-
buch. Leben, Werke, Wirkung, J.B. Metzler, Stuttgart 2011.

Hegel G.W.F., Briefe von und an Hegel, b, 1, 1785-1812, Meiner, Hamburg 1969.

Lieu J., Marcion and the making of a heretic, Cambridge University Press, New York
2015.

Marx K., I/ 18 Brumaio di Luigi Bonaparte (1852), a cura di G. Giorgetti, Editori Riuniti,
Roma 1974.

Marcione, Il Vangelo di Marcione, a cura di C. Gianotto C. e A. Nicolotti, Einaudi, Torino
2019.

Marx K. - Engels F., Werke, 8, Dietz, Berlin 2009.

Marramao G., L’inatteso. Messianismo senza profezia, “B@belonline”, vol. 4, «Europa e
Messia», Romatre-press, Roma 2008.

Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64 63



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Paolo di Tarso, Lettera ai Romani, a cura di G. Pulcinelli, San Paolo, Cinisello Balsamo
(MI) 2014.

Scholem G.G., L’idea messianica nell’ebraismo (1951), a cura di R. Donadoni R. e E.
Zevi, Adelphi, Milano 2008.

Surace V., Messianismo e politica. Il Frammento teologico-politico di Walter Benjamin,
in C. Resta (ed.), Schegge messianiche. Filosofia Religione Politica, Mimesis, Sesto San
Giovanni (MI) 2017.

Taubes J., Il prezzo del messianesimo (1982), a cura di E. Stimilli, Quodlibet, Macerata
20172

Taubes J., Die politische Theologie des Paulus (1987), Fink, Paderborn 2003.

64 Tripepi, Taubes di fronte al Politisch-theologisches Fragment di Benjamin, pp. 45-64



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

GIUSEPPE DE VITA

Corpo e mente tra caduceo e caducita
[Body and Mind Between Caduceus and Caducity]

SINTESI. Lo scritto esplora 1’origine e I’evoluzione del rapporto tra mente e corpo, 1 quali
non sono dati di natura, ma sono culturalmente compresi. La caducita esistenziale ¢ il
centro motore dell’'uomo che si prende cura di sé, comprendendosi prima alla luce del
mito e della medicina magica, poi con forme di razionalitd che accomunano Medicina e
Filosofia, come ricerca di senso. Il mio lavoro si interroga sulla fecondita dello scambio
interpretativo tra queste due discipline e sulla rottura avvenuta con la messa a punto del
metodo scientifico. Il paradigma della certezza della modernita ha avviato processi di
crescita e di ultraspecializzazione, le cui prestazioni sono evidenti. Tuttavia la frammen-
tazione ha dissolto la visione dell’insieme, che nei secoli avevano coltivato la Medicina
e la Filosofia nel seno della razionalita. Nel moto contraddittorio della Storia, la Scienza
piu matura vede il dileguarsi delle sue certezze moderne soppiantate da calcoli di proba-
bilita e da situazioni contingenti. Algoritmi e apparati tecnici avallano, ma non bastano
alla Medicina, la cui potenza terapeutica ridisegna il confine tra malattia e salute. In
questo tempo dai contorni indefiniti si impone il sovrappiu di flessibilita. La Medicina ¢
opportuno che riscopra la sua matrice ippocratica e, dunque, dialogante con la Filosofia,
per affrontare le nuove sfide dentro la logica ermeneutica del “prendersi cura”.

PAROLE cHIAVE: Ippocrate, corpo, medicina, mente, cristianesimo

ABSTRACT. This writing explores the origin and evolution of the relationship between
mind and body, which is not given by nature but culturally understood. Existential fragi-
lity is the driving force of man, who takes care of himself, first by understanding himself
through myth and magical medicine, then with forms of rationality that unite Medicine
and Philosophy as a search for meaning. My work questions the fertility of the interpre-
tive exchange between these two disciplines and the rupture that occurred with the de-
velopment of the scientific method. The paradigm of certainty in modernity has initiated
processes of growth and ultra-specialization, whose achievements are evident. However,
fragmentation has dissolved the holistic vision that Medicine and Philosophy had culti-
vated over the centuries within the realm of rationality. In the contradictory movement
of History, the most mature Science sees its modern certainties fade away, replaced by
probability calculations and contingent situations. Algorithms and technical apparatuses
support Medicine, but they are not sufficient. Medicine’s therapeutic power redraws the
boundary between disease and health. In this time of undefined contours, the superfluous
of flexibility prevails. It is appropriate for Medicine to rediscover its Hippocratic roots
and, therefore, to engage in dialogue with Philosophy, in order to face new challenges
within the hermeneutic logic of “caring for” oneself.

KEeyworps: Hippocrates, Body, Medicine, Mind, Christendom

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 65



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

1. Mente, misura e commisura

Nel nostro tempo la scienza, con I’ordine del suo discorso, satura 1’intero scenario
sociale. La Medicina con le sue pratiche miete gli allori del trionfo, mentre la Filo-
sofia a partire dall”’800 si ¢ istituzionalizzata e, nella percezione dell’uomo comu-
ne, si ¢ prosciugata in una sorta di genere letterario, spesso astratto. Eppure per due
millenni medicina e filosofia si sono alimentate a vicenda, in un circolo virtuoso
e autoplastico. E un indizio sapiente la radice indoeuropea *med!, da cui provie-
ne “medicina”, una parola imparentata con “mente/meditare/misurare”?. Il greco
antico con medomai teneva insieme due concetti siamesi, “meditare” e “prendersi
cura”, che tracciano I’unita genetica di medicina e filosofia.

“Meditare” ha la sua eco in misurare € com-misurare, mettere in rapporto le
cose. Emblema della medicina-meditante ¢ il caduceo’, il bastone con le serpi at-
torcigliate, le cui ali rimandano alla tra-scendenza, condizione naturale dell’uomo,
a cui non puo bastare I’esistenza biologica per abitare la vita. Il bastone unifica
il cielo — immensita del pensiero — e la terra — la gravita della materia; i1 serpenti
opposti sono icone della commisura tra estremi: nascita e morte, salute e malattia,
bene e male, farmaco e veleno.

Nella parola “meditare” vibra il “prendersi cura”, da intendersi non solo in
senso organico, quanto come senso da reperire: disporre di un linguaggio in cui
poter esprimere, anche in forma gestuale, I’invisibile, che minaccia I’esistenza ed
espone al delirio. Il medico-meditante commisura affinché ’uomo, nella sua ca-
ducita, si tenga in equilibrio tra due serpenti. Il dramma dell’uomo ¢ il suo dise-
quilibrio strutturale, bollato da Plessner «eccentricitan®. «L’animale ¢ posto nel
centro posizionale (del suo mondo) e ne ¢ assorbito. Per I’'uomo vale invece la
legge dell’eccentricita, secondo cui il suo essere qui e ora, cio¢ il suo assorbimento
nell’esperire, non da piu il punto centrale della sua esistenzay’.

[’uomo eccentrico nello scenario ancestrale ¢ preda di una folla di divinita,
simboli dell’imprevedibile, che si contendono I’ordine instabile del mondo. Gli déi

I'E. Benveniste, I/ vocabolario delle istituzioni indoeuropee, vol. 11, Einaudi, Torino 1976,
pp.- 375-383.

2 Cfr. P. Fabbri, Rigore e immaginazione, percorsi semiotici sulle scienze, Mimesis, Mila-
no-Udine 2021.

3 J.C. Cooper, Enciclopedia illustrata dei simboli, Franco Muzzio, Padova 1987, pp. 51-52.

* H. Plessner, I gradi dell organico e [ 'uomo. Introduzione all’antropologia filosofica, tr.it.
di V. Rasini, Bollati Boringhieri, Torino 2006, pp. 315-316. Cfr. M.T. Pansera, Antropologia
filosofica. La specificita dell umano, Bruno Mondadori, Milano 2001, p. 95.

> Plessner, I gradi dell organico e I'uomo, cit., p. 317.

66 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

sono sia le incontrollabili forze della natura, sia le coercitive passioni — amore ¢
odio — che soverchiano 1’uomo.

Per la logica arcaica gli eventi (per noi) naturali, quali nascita, morte, malattia
ecc., stanno nel cono di luce della simbolicita (syn-ballo) e fuori da esso risultano
illeggibili. La natura non si contrappone alla cultura. La trama del senso ¢ olisti-
ca e cosmica, € in essa I’uomo non ¢ incistato come isolata singolarita, secondo
la concezione a-cosmica attuale. Il medicare/meditare commisura 1’'uomo, la sua
comunita e la natura in una totalita narrata dai miti. Per questo Omero paragona il
«guaritore di mali» a un «divino cantore»®.

2. Parola mitica e uomo senza spirito

La sapienza della parola mitica ha preceduto la razionalita dell’impianto della fi-
losofia-medicina’. Il mito pero lo si deve intendere in modo corretto. Non ¢ la fa-
voletta ingenua descritta dalla Ragione dell’Illuminismo. Per I’antropologia il so-
prannaturale esperito dal mito «¢ reale e perfino piu profondamente vero di quello
dell’esperienza quotidiana»®. Questo ¢ modo sia antropomorfico’ che salvifico con
cui I’uomo si prende cura di sé, dunque ¢ una sua forma di paradossale razionalita,
con la quale si rende abitabile il mondo'®, per non precipitare nell’abisso dell’in-
governabilita del tutto. Mythos rappresenta la parola che da sempre racconta fuori
dal tempo, per ci0 stesso valida in ogni tempo; la sua forza oltrepassa la semplice
interpretazione, sublimandosi nell’esperienza dell’essere umano che visualizza la
propria immagine del tutto: i1 significati lampeggiano nella notte della caducita.

La cultura di Omero, humus dell’Occidente, non concepisce la vita psichica
personale dell’'uomo'', ma una sorta di energia vitale immateriale dentro il respiro

® «O un guaritore di mali, o anche un divino cantore?» (Odissea, libro VI, 232; tr.it. R.
Calzecchi Onesti, Einaudi, Torino 1972).

711 passaggio dal mito al logos ¢ controverso. Lo storico del pensiero greco arcaico, John
Burnet, legge il transito come “scoperta dello spirito” e radicale discontinuita. Jean Pierre Ver-
nant, storico e antropologo delle religioni antiche, postula invece la continuita in Mito e pensiero
presso i Greci.

8 L. Lévy Bruhl, La mitologia primitiva, Newton Compton, Roma 1973, p. 45.

° Per la differenza tra concezione umanistica e antropocentrica del mondo greco cfr. L.
Grecchi, L 'umanesimo della antica filosofia greca, Petite Plaisance, Pistoia 2007.

10 Cfr. A. Cotogni, Dal mito al pensiero razionale, G. D’ Anna, Messina-Firenze 1973, pp. 9-26.

" Omero non scrive un trattato di psicologia, ma in diversi passi tocca i temi del corpo,
della mente e della medicina.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 67



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

e il sangue. Gli uomini, non avendone il controllo, mendicano questa energia agli
dei, con I’aiuto eventualmente di un mediatore magico o di un indovino. Come tut-
te le cose, la simbologia esorbita I’ambito individuale e si sublima in una relazione
alata, da caduceo, che aleggia su déi, uomini, defunti, animali e piante.

Per Omero, dentro il corpo di un essere umano si agita il thymos'* (Bopég),
alias “emozione/impulso interno”, registrato come possessione del dio sull’uomo.
Il pensiero e il sentimento non appartengono al titolare umano. L’eroe agitato ester-
nalizza il suo thymos, dialogandoci. E un anacronismo sovrapporre la nostra lotta
interiore. Nell’eroe tenzonano parti di sé con dio'.

[’umanita omerica pensa, ma non ha ancora toccato il livello né dello «spi-
rito, né (dell’) anima»'4, perché esternalizza la causa dei propri atti. Quando, ad
esempio, Agamennone toglie a sé€ la concubina di Achille, addebita cio a Zeus,
autore delle infatuazioni. Non ¢ un alibi morale. Achille stesso, pur danneggiato da
Agamennone, ne condivide il discorso'®, alienando al dio il proprio libero arbitrio.

L’ uomo di Omero ¢ un’identita polivoca, colta di volta in volta in diverse con-
dizioni, quali la “statura/aspetto” detta demas (d3€pag)'®, I’involucro di pelle chros
(xpdg)'" o le varie «membray, guia (yvio) o meléa (ueréa)'®. Queste ultime non
sono le statiche entita anatomiche, secondo il modello odierno, bensi le vive ca-
pacita cifrate da aggettivi: forti braccia, agili gambe, mobili ginocchia. Insomma,
il corpo non ¢ realta, ma una vibrante forza trascesa come insieme di «possibilita
[...] nel mondo»'’; ¢ significativo che il piede di Achille non sia “piede”, ma forza
che batte 1’antagonista, e il suo tallone non punto di appoggio, quanto possibilita di
morte. Ben diverso ¢ lo scenario della medicina moderna, che invece ha mappato
il corpo come organismo, rappresentandolo in forma statica.

12 R.B. Onians, Le origini del pensiero europeo, Adelphi, Milano 2006, p. 47.

1311 concetto ¢ sintetizzato da queste lapidarie parole di Plessner (// riso e il pianto. Una
ricerca sui limiti del comportamento umano, tr.it. di V. Rasini, Bompiani, Milano 2000, pp. 68-
69): «L'uomo non ¢ solo corporeita e non ha solo corporeitay.

4 B. Snell, La cultura greca e le origini del pensiero europeo, Einaudi, Torino 2002, p. 14.

15 Cfr. E. Dodds, I Greci e [’irrazionale, Sansoni, Milano 2003, pp. 44-45.

16 Gia Aristarco notava che la parola soma (cdpa), che in seguito indichera “corpo”, non
era riferita da Omero ai viventi: c®dpa indicava “cadavere’; 0épog era invece il corpo vivente, ma
solo in alcuni specifici casi: «il suo corpo era piccolo» (pkpdg v dépog, Odissea, 111, 464-469;
X, 233-243; XXIV, 502 ss.).

7 La pelle in senso anatomico, che si puo scuoiare, € resa con déppa dalla lingua omerica.
Invece la pelle come superficie del corpo, che ha un colore, ¢ designata con yp®dc.

8 Meléa vale per “membra” a cui i muscoli concedono la forza, mentre guia sono “mem-
bra” mosse da articolazioni.

19°U. Galimberti, // corpo, Feltrinelli, Milano 1987, p. 28.

68 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Lo spirito emerge come una possibilita propria del corpo nei termini di un’«au-
torivelazione»?® nella lezione di Snell?', che da rabdomante trova la vena carsica
dello “spirito”?*. L’idealismo vede nel crepuscolo del mito 1’alba della parola razio-
nale e alata del caduceo che s’invola nel cielo della Filosofia e della Medicina. 1l
mito non satura la fame di senso con il proprio “che cosa’’; occorre il “perché”, pre-
condizione per possibili risposte teorico-pratiche ai drammi delle ferite e della fine.
Il thymos, I’impulso interno che equivale al nostro “spirito/energia”, ¢ il detonatore
dell’umana tragedia, la cui caducita si risolve in un ultimo sbuffo che scompare
sottoterra®. L’uomo ¢ thnetos (Ovntog)*, “colui che ¢ destinato a morire”, perché
il suo corpo non gode del vantaggio degli déi. Non beve I’ambrosia, quindi si am-
mala e decede — la radice indoeuropea del termine “ambrosia”, con 1’alfa privativo,
indica non I’eternita, ma la capacita di levare la morte, che sempre incombe.

Uomini, donne e bambini fluttuano tra la vita e la morte, profughi tra la luce
del mondo e I’Erebo, dato che I’ Aldila omerico non ¢ il Paradiso, ma un luogo in
cui gli esseri umani sono ridotti a «<immagine» o eidolon del corpo che fu. Achille
¢ imperituro nella gloria terrena degli uomini, ma negli inferi, dove Odisseo lo
incontra, ¢ un pallido spettro, per cui confessa: «Vorrei essere bifolco, servire un
padrone, [...] piuttosto che dominare su tutte le ombre consunte»®.

L’angosciante caducita istiga la filosofia, medicina-meditante, a reperire un
nuovo senso. Prima del V sec. a.C. il soffio-fumo che anima ’uomo ¢ interpreta-
to «in un duplice modo: da un lato (&) cio che infonde vita, ordine ¢ movimento
all’interno del cosmo, dall’altro (¢) come tale forza particolarizzata in un singolo
individuo»?®. Questo significato da Giano bifronte guarda sia allo spirito cosmolo-
gico che tutto anima, sia allo spirito individuale, che apre la porta a cid che noi mo-
derni consideriamo “psicologico”. La religione orfica, di matrice orientale, porge
metaforicamente il bastone del caduceo, a cui I’uomo si aggrappa, issandosi con le
ali salvifiche della trasmigrazione dell’anima. Il corpo decede, ma gli si concede la

20 Ibi, pp. 11-12.

2l La posizione di Bruno Snell ¢ controversa. L’obiezione piu radicale ¢ di Julian Jaynes,
autore de /I crollo della mente bicamerale e [’origine della coscienza (1976). Per lui le decisioni
degli antichi, esteriorizzate in volonta divine, sono allucinazioni uditive originate dall’emisfero
destro del cervello e “udite” dall’emisfero sinistro. Solo 3000 anni fa sarebbe crollata I’impalca-
tura della mente “bicamerale”, originando la nostra concezione di coscienza.

22 Snell, La cultura greca e le origini del pensiero europeo, cit., p. 12.
B Ibi, p. 121.

2 Grecchi, L 'umanesimo della antica filosofia greca, cit., p. 21.

% Odissea, libro X1, 488-491 (tr.it. Calzecchi Onesti).

26 S. Nannini, L anima e il corpo, Laterza, Bari-Roma 2021, p. 31.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 69



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

psycheé con le ali — non ¢ casuale che la stessa parola indichi in greco “farfalla”. Il
volo dell’ultimo fiato ¢ destinato a tornare al mondo, secondo la ciclicita stagiona-
le, lunare e agricola.

Pitagora, fondatore della scuola di Crotone intorno al 530 a.C., ¢ guaritore,
in un contesto di medicina taumaturgica, oltre che matematico e filosofo, sicché
prescrive ai suoi allievi di lavorare con la memoria per recuperare sprazzi delle vite
precedenti e per contenere le pulsioni che, come serpi del caduceo, addentano il
corpo. Lo scopo ¢ purificarsi dai cicli di reincarnazioni, al fine di accedere al cielo,
omaggiando il modello di “vita” (Biog) contemplativa (theoretikos), uno stile di
vita che avra il suo zenith metafisico in Aristotele.

Il motto «conosci te stesso» (yv@0t ceavtdv), scolpito sul frontone del tempio
di Apollo, si ridefinisce. Ab origine ammoniva sulla dismisura: “fedele, attento, tu
caduco entri nel sito dell’eterno Apollo”. La filosofia di Socrate — medico dell’a-
nima — ne muta la semantica in “autoconoscenza”, perché il compito dell’uomo
¢ la saggia relazione con se stesso e con la comunita. Le seduzioni terrene, cio¢
il vivere smodato, sono sedizioni per il corpo e per I’anima. Chi non sa meditare,
quindi automedicarsi, mina la sua salute interiore, da cui discende quella del corpo.
Nasce il modello corpo e anima, che «ha poi definitivamente modellato la filosofia
grecan?’.

«Alla medicina sapienziale degli asclepiadi impegnati nella preghiera pro-
piziatoria, nella profezia, nella guarigione miracolosa»®® si affianca la razionalita
dell’uomo, che si guarda e si specchia oltre la narrazione mitica. Non ¢ un caso che
il carotaggio della parola “cura” porti alla luce uno strato geologico indoeuropeo,
*ku/*kav, che si traduce in “attenzione”. L’etimo non ha a che fare pertanto con
“terapia”’, ma con “osservare”, tant’¢ che la parola mitica ¢ uno sguardo d’insieme
che mostra, quella medico-filosofica osserva e di-mostra. La prima parola ¢ rituale
e senza tempo, la seconda ¢ laica e causale. La paleo-medicina empirica, fatta da
unguenti, amuleti e fito-rimedi®’, si trasforma cosi in una grammatica e in una /ogi-
ca, parola quest’ultima che rinvia al /ogos (raccogliere in un’unita razionale), che
contesta 1’ignoranza, camuffata di sacro. Ippocrate strappa al sacro 1’epilessia, il
suo logos la indica nei termini di «struttura naturale e cause razionali»?°.

27 A. Long, La mente, I’anima, il corpo, Einaudi, Torino 2016, p. 77.

2 G. Cosmacini, L arte lunga. Storia della medicina dall antichita ai nostri giorni, Later-
za, Roma-Bari 2001, p. 55.

2 Un rimedio noto, di cui parla Omero, ¢ il nepente, droga analgesica. Vedi il passo in cui
Elena versa il farmaco nel vino per i suoi convitati in Odissea, libro IX, 371-373 (tr.it. Calzecchi
Onesti).

3% Ippocrate, Male sacro, in Opere, Utet, Torino 1976, p. 297.

70 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Ippocrate sviluppa la cura nella relazione tra medico e paziente, la sua pro-
spettiva ¢ filo-sofica e dia-logica, impiegando il logos come farmaco contro 1’espo-
sizione dell’uomo alle imponderabili e venefiche potenze serpentine. Per Jaeger:
«Sempre e ovunque ci sono stati medici; ma I’arte sanitaria dei Greci ¢ diventata
arte medicalmente consapevole soltanto per I’efficacia esercitata su di lei dalla
filosofia ionica della natura»?®', che inizia non per nulla con I’acqua (hydor, Howp)
di Talete, simbolo di vita e anche di morte nel suo rovescio dialettico, essendo il
cadavere arido scheletro (ockehetdg € parola imparentata con il verbo okeAA®, “dis-
secco”).

Il bastone del caduceo nel Corpus Hippocraticum si riconfigura in met-odo,
parola che allude allo hodos (via) della razionalita, grazie alla teoria medico-me-
ditante sulla natura sia del malato, che del sano in senso profilattico, secondo «il
principio e la via»*2. L’uomo ¢ visto come modo di vita nel suo insieme, ambiente
e societa. Corpo e razionalita etica stanno insieme, secondo 1’analogia tra mente/
buon governo e corpo/citta democratica. La cura dell’armonia del singolo e del
collettivo configura la «iatrodemocrazia»?°.

Platone, «buon conoscitore della medicina»**, nel Timeo riprende la dottrina
dei quattro elementi da Empedocle di Agrigento. Aria, acqua, terra € fuoco mesco-
landosi generano corpi e ambienti. Saranno il paradigma della filosofia della natura
fino al XVII secolo®. Il mondo e I’'uomo non sono enti nati per caso da combi-
nazioni meccaniche. L’uomo ¢ corpo e anima dentro un mondo che a sua volta ¢
«un essere vivente, dotato di anima [...], generato ad opera della provvidenza del
Demiurgo»*. Le relazioni di proporzione governano tanto il mondo con le alter-
nanze naturali delle stagioni, quanto la salute e la malattia dell’essere umano*’. La
medicina si articola quale isonomia, parola anche politica, composta dal prefisso
isos (1co¢), “uguale”, e dalla radice nomos (vopog), “norma”: le serpi del caduceo
vanno coordinate nell’armonia. La monarchia, cio¢ la prevalenza di un principio
del corpo (anche assembleare), disarmonizza, ammala e pud uccidere.

3V'W. Jaeger, Paideia, La formazione dell uomo greco, Bompiani, Milano 2003, p. 1342.
32 Ippocrate, Opere, cit., p. 161.

33 M. Vegetti, La medicina delle origini. Cos, Cnido e oltre, “Medicina democratica”, 85
(1992), p. 13.

3% Cfr. G. Reale, Valori dimenticati dell’Occidente, Bompiani, Milano 2004, pp. 366-372.

3> Nel XVII sec. la chimica moderna conclude I’era dell’alchimia e dei quattro elementi,
avviando la catalogazione degli elementi chimici (ossigeno, carbonio, idrogeno ecc.) con le teo-
rie di Boyle, Lavoisier e Mendeleev.

3¢ Platone, Tutti gli scritti, Timeo 30c, Bompiani, Milano.
37 Ibi, Timeo, 56D.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 71



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

L’uomo di Platone ¢ un ibrido, ben rappresentato dal semidio Eros, che nel
Simposio Socrate bolla come «intermedio tra il dio e il mortale»*®, in quanto ca-
pace di morire e risorgere. Una caratteristica, questa, che non appartiene al corpo
dell’uomo, impasto di quattro elementi destinati alla disgregazione. Altro discorso,
invece, per la ricerca della verita di 1a della caducita terrena a cui corpo € mondo
condannano 1’uomo. Il corpo pero non ¢ la “tomba”, secondo la vulgata degli or-
fici, quanto piuttosto la “custodia” — altro significato di soma — della psyche*, che
ha il potere di salvare*® dalla corruzione morale e quindi eventualmente da quella
fisica, purché lo spirito si “prenda cura” di guardare in alto, all’Iperuranio. E 1’in-
verso della postura clinica. Mentre kline (kAivn) segnala il “corpo disteso”, da cui il
nostro “clinica” (kKAvikn), per Platone corpo e anima in salute stanno bene da soli,
un concetto che il lessico greco rende con episteme (émotiun). “Epistemologia”
oggi ¢ sinonimo di “scienza” probabilistica e falsificazionista, Popper docet. Epi-
steme alla sua alba lessicale equivale invece a “Verita”, alla quale il filosofo-me-
dico esorta nella verticalita dello sguardo che cerca il senso della vita*', prima che
I’orizzontalita della malattia oscuri il corpo e I’occhio della mente. La cura dell’uo-
mo ¢& integrale e il Carmide ne & suggello: «E un’assurdita pensare di curare la testa
per se stessa senza tenere conto dell’intero corpo»*.

“Medicare” ¢ “com-misurare” al fine di conoscere le cause delle cose. Scrive
Aristotele nella Metafisica: «Gli empirici sanno il puro dato di fatto, ma non il perché
di esso»®. Possiede 1’arte di medicare-commisurare chi indaga il “perché”, tant’¢
che aitiohoyia, “eziologia”, € la parola greca ancora usata dal gergo sia medico che
filosofico. Platone, nel Politico*, in relazione alle cause classifica il medico come
schiavo oppure libero: libero ¢ il medico che non solo conosce il corpo con i suoi
umori, ma sa anche le relazioni tra corpo e cosmo: pratica e grammatica; il medico
schiavo ¢ colui che non spiega, impone la terapia con I’alterigia di un tiranno, non
si informa sulla storia del paziente e sui familiari che lo devono aiutare, non stringe
alcuna alleanza terapeutica. Cosi, il rapporto tra medico libero e paziente ricalca il
modello del filosofo e dell’allievo: 1’alleanza terapeutica scalza la padronanza.

38 [bi, Simposio, 202D.
3 Ibi, Cratilo, 400c.
40 Ibi, Timeo, 44D ss. 90.

4 Ibi, Timeo, 90A-B «La nostra patria ¢ il cielo, dove vi fu la prima origine dell’anima e
dove Dio, tenendo sospesa la nostra testa [...], tiene sospeso il nostro corpo che percio ¢ erettoy.

42 Ibi, Carmide, 155E.
43 Aristotele, Metafisica, libro I, 981a, Rusconi, Milano 1978.
* Platone, Tutti gli scritti, Politico, 259 a.

72 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

La razionalita platonica ¢ medica, poiché vuole I’armonia delle parti della
psyche e del corpo. Quest’ultimo con i sensi innesca i processi mentali, ma 1’espe-
rienza sensibile solo con ’alleanza terapeutica del maestro filosofo guarisce dall’i-
gnoranza di s¢, evocando il sapere sovrasensibile. Sapere ¢ ricordare. Non a caso
anamnesis (vapuvnoic) € un termine guida gemellare per Platone con valore anche
sovrastorico, laddove per il medico di oggi il senso anamnestico ¢ solo storico.

L’immaterialita del pensiero ¢ legata da Platone all’immortalita dell’anima.
Aristotele, studioso del corpo, figlio del medico Nicomaco, ripensa invece 1’anima
come mortale, poiché per lui Medicina, Biologia e Fisica sono vasi comunicanti®’,
sicché la vita € un grumo palpitante bio-fisio-psicologico. Il solco triadico di Plato-
ne, con I’anima intermedia tra i sensi e I’Iperuranio, ¢ colmato da Aristotele, per il
quale tutti 1 viventi sono un’intrinseca unita di corpo e anima, il synolon (chvolov),
parola icastica poiché significa, appunto, syn, “insieme”, ¢ holon, “tutto”°. Ogni
vivente ¢ corpo in potenza, I’anima lo attualizza. Detto altrimenti, la biologia ¢
materia inerte, cosa morta, quando manca cio che la anima. Essa sta al corpo come
la vista sta all’occhio. Se ’occhio ¢’¢, ma ¢ cieco, esso ¢ occhio per omonimia,
come un occhio di pietra o disegnato*’. Da psicofisiologo ante litteram Aristotele
distingue modi d’essere dell’anima: vegetativa (vivere e riprodursi), sensitiva —
condivisa da uomini e animali — e intellettiva, nella quale opera il nous*, 1’intellet-
to distinto in passivo e agente®, culmine dell’uomo.

L’uomo e I’'universo hanno un fine: teologia e teleologia. Non ¢ I’unica imma-
gine disponibile. Alcuni filosofi ipotizzano un uomo originato da un gioco atomi-
co; dunque, figlio del caso, non delle intelligenze soprannaturali: aleatorieta della
vita e della salute. Lucrezio, sulla scia di Democrito — primo atomista della storia —,
scrive il De rerum natura, in cui affaccia la visione alternativa a Platone e Aristo-
tele. Giudica I’anima una parte del corpo «non meno che una mano o un piede»°.
Non ha nulla di imperituro la psyche. L’uomo ¢ una contingenza caduca, che solo
nell’equilibrio morale trova il suo senso e il suo caduceo esistenziale. I viventi
dimorano in un pullulare continuo di trasformazioni, e la morte sic et sempliciter
separa atomi che la vita ha unito.

4 Aristotele, L’anima, 1, 1, 402a 7, 403a 27-28, Bompiani, Milano 2001.
4 Ibi, 11, 2, 414a.
47 1bi, 11, 1, 412b.
“ Ibi, 11, 2, 413b.

¥ Ibi, 111, 5, 430a 10.25. Il passo ¢ controverso, allude all’intelletto attivo come dimensione
separabile del corpo, immortale ed eterna. Il che mal si concilia con I’ilomorfismo dell’anima.

Y Lucrezio, La natura delle cose, 111, 96, Bompiani, Milano 2024.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 73



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

3. Gesu medico e il nulla

Larivoluzione antropologica avviene con il cristianesimo in un cortocircuito notato
da Blumenberg. Paolo, vero fondatore del cristianesimo’!, annunzia ironicamente
“iI” vero dio, Gesu, all’ Areopago presso 1’altare dedicato a “un” dio ignoto — uno
dei tanti del mondo politeista. E salto antropo-logico, poiché nella logica politeista
piu poteri divini si limitano a vicenda, ergo nessun dio ¢ degno di questo nome. Il
monoteismo ebraico pone invece una sola causa all’origine del mondo e un solo
potere, quello di un Dio geloso. Per i greci la natura ¢ tutto 1’orizzonte dell’essere,
sfondo increato e perenne. Lo certifica Eraclito: «Non lo fece nessuno degli dei
né degli uomini, ma fu sempre, ed ¢, e sara»*. Il Dio creatore ebraico-cristiano si
prospetta double-face, con un’ontologia della pienezza da un lato, perché 1’essere
diviso, prima tra le varie forze divinizzate, ¢ a Lui riservato. E, dall’altro lato, se
Dio regge ’essere, quella stessa mano onnipotente potrebbe mollarlo nel niente.
La diade essere-nulla assume un altro senso, per cui I’Occidente cova in sé il ni-
chilismo preterintezionale.

[’uomo cristiano non ¢ una forma espressa della natura, ma ¢ una creatura
nella natura, in cui 1 quattro elementi che fanno 1 corpi e il mondo si agitano nella
caducita dipendente dal Creatore>®. Gesu ¢ medico dell’uomo con la sua ricetta sal-
vifica: «lo sono la resurrezione e la vita; chi crede in me, anche se muore, vivra»>*.
La morte tocca I’anima di chi non mortifica la carne, seguendo non le leggi di na-
tura alla maniera greca, ma le leggi di natura volute da Dio. Tutto il creato ¢ aspet-
tativa della sua gloria: ritorno allo stato paradisiaco originario®. Alla fine dei tempi
ogni uomo riavra il suo corpo, come recita tutt’ora il Credo apostolico: «aspetto la
resurrezione della carne». Da qui il nome “cimitero” (koyntplov), “dormitorio”
delle salme in attesa, che ha spazzato via le antiche “citta dei morti” (necropoli).

La fede ¢ voce del cuore, cio perd non ¢ sufficiente per arringare il cristiane-
simo contro le critiche del paganesimo. Infatti il cristiano Tertulliano, mancando di
fattori per com-misurare I’unicita ineffabile dell’Evento cristico che sfida la ragio-
ne, si trincera nel «credo quia absurdum». E incomprensibile la kenosi (kévooic),
I’umiliazione di un Dio che “si spoglia” del suo potere, incarnandosi in un uomo,

>I'H. Blumenberg, Elaborazioni del mito, il Mulino, Bologna 1991, p. 50.
2 H. Diels - W. Kranz, I Presocratici, Eraclito, fram. 30, Bompiani, Milano 2006, p. 349.

3 Agostino (De doctrina cristiana, 1, 14,13) scrive che la Sapienza divina si adegua alle
ferite dell’umanita, con 1 rimedi contrari o congeneri.

Gy 11,24-25.
3 Is 11,1-9.

74 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

che muore e risorge, per aiutare I’'umanita. La therapéia® (Oepomeia) di Cristo ha il
valore semantico di “servire” e “onorare” il prossimo. Sant’ Agostino apologeta del
cristianesimo, grazie alla filosofia, associa fides et ratio. Muta il ruolo dell’anima
platonica, la quale non ¢ la via della conoscenza, perché ¢ la fede ad anticipare e
illuminare il sapere (la ratio) del cristiano. La Verita non si vede (Platone), si ascol-
ta (Vangelo) nei propri recessi: veritas habitat in interiore homine®’. L’occhio e il
corpo, oltre ad essere fuorvianti rispetto alla Verita, possono causare peccato. La
malattia nel medioevo ¢ inquadrata come una punizione di Dio: colpa e male sono
recto ¢ verso della medaglia spirituale.

Se il mondo ¢ lo specchio della perfezione del Creatore, come mostra la re-
golarita ciclica del suo accadere, come mai ci sono imperfezioni e malattie? Dio ¢
tutt’altro che complice del Male, anzi il Dio d’Israele per I’ Esodo (15,26) ¢ «Colui
che guarisce». Egli ha legato la perfezione del microcosmo-uomo a quella generale
del macrocosmo-universo. Cosmo e vita dialogano in Dio e grazie a Dio. Le geo-
metrie celesti influiscono sul corpo e sull’anima dell’uomo, il medico-meditante ¢
anche astrologo e alchimista. Il cosmo come grande organismo associa Paracelso
a Platone. Ma il macrocosmo cristiano non ¢ 1I’immutabile scenario greco. Il cielo
puo ammalarsi con le congiunzioni astrali sfavorevoli, che influenzano 1’uomo; da
qui deriva la parola “influenza”, che sottintende I’influsso delle stelle. Leonardo
celebra questa visione con I’'Uomo di Vitruvio al centro della terra, la geometria del
quadrato, a sua volta incorniciato dalla perfezione celeste del cerchio. Leonardo ¢
comunque un’eccezione, il suo approccio empirico vuole rubare 1 segreti della vita
studiando 1 cadaveri, in una fase in cui ancora tale pratica ¢ plebea. Il medico palu-
dato ¢ si filosofo della natura, ma non “medita” sulla necroscopia, ossequia invece
I’auctoritas dei libri di Galeno e Avicenna, lasciando al disseccatore (spesso un
barbiere) il lavoro sporco sul cadavere.

L’ipse dixit degli antichi vacilla nel XVI secolo, la salda autorita dei giganti
del sapere e della medicina, in un mondo che non ¢ piu autofondato e necessitato,
diventa bradisismica. La necessita ¢ sostituita dal concetto di possibilita e della
verifica empirica. Un autodidatta di genio, Andrea Vesalio, osa la lettura alterna-
tiva a Galeno®®. Esito? Ne falsifica I’anatomia in oltre 200 punti. La categoria del
possibile intacca pure il dogma del geocentrismo. Detona la doppia rivoluzione,
quella macrocosmica di Copernico e quella microcosmica con il De humani cor-
poris fabrica di Vesalio.

¢ Nei vangeli il verbo greco therapéuein, curare, iasthai, guarire, figurano rispettivamente
36 e 19 volte.

37 Agostino, La vera religione, in Il filosofo e la fede, XXXIX, 72, Rusconi, Milano 1989, p. 205.
8 Cfr. Cosmacini, L ‘arte lunga, cit., pp. 235-237.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 75



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

La modernita, parola che significa “modus odiernus”, si illumina col metodo
scientifico. Su 2 + 2 =4 non ci sono dubbi. L’arte filosofica di com-misurare non ¢
sillogistica, ma contabile. La matematica, nuovo modello per la verita, fa implode-
re il senso di quest’ultima in certezza e manipolabilita (Heidegger).

4. Corpo clinico e Babele

Cartesio, artefice della modernita, divide i1l mondo in due sostanze, la mente ine-
stesa e soggettiva, 1 cui tratti hanno similitudini con Dio, e il corpo, cosa estesa e
misurabile nella sua oggettivita. Il corpo meditato da Cartesio € un congegno con
altri congegni dentro. Nella metafora del caduceo, il bastone si risolve in leva di
Archimede. Con la sperimentazione di William Harvey*’, le arterie, conduttori di
“pneuma” o di “spiriti vitali”, assumono il loro ruolo fisiologico come il cuore, che
non ¢ la stufa di Galeno, ma un motore idraulico.

Nasce il corpo-organismo®, dirimente per lo sviluppo della medicina, e Carte-
sio ne € il “cervello”. Oltre che matematico, il Filosofo € notomista strictu sensu ri-
spetto alla materia (cadavere) e latu sensu rispetto allo spirito (idee), al fine di trat-
tenere solo cio che € chiaro e distinto. 11 corpo ¢ anonimo e meccanico: I’essenza
dell’uomo cos’¢, dunque? «Una mente»®!. Essere significa percepire mentalmente
e mappare il mondo. Nasce 1’lo penso come rap-presentazione, che taglia via la
presentazione fenomenologica del mondo. La lingua del mondo ¢ rappresentata in
numeri per 1’ordine del discorso “naturalistico” e “oggettivistico”; come sancisce
Galilei, «la filosofia (ossia la scienza) ¢ scritta in questo grandissimo libro (del
mondo) [...] ma non si puo intendere se prima non si impara a intendere la lingua
(matematica)»®.

La leggibilita del mondo di Blumenberg sottolinea la metafora del mondo-/i-
bro quale linea guida della Scienza: «E stata proprio questa la via che ha dato so-
lidita teoretica all’utilizzazione della metafora dello scritto»® da Galilei a Freud
(lettura onirica), fino al DNA. Che succede dove 1’alfabeto manca? La Religione e
la Filosofia serbano la loro capacita di lettura residuale sulla realta inestesa (pen-

9 Cfr. H. Butterfield, Le origini della scienza moderna, 11 Mulino, Bologna 1962, pp. 55-66.
60 Cfr. Galimberti, // corpo, cit., pp. 46-57.

61 R. Cartesio, Meditazione metafisiche, in Opere filosofiche, vol. 2, a cura di S. Landucci,
Laterza, Roma-Bari 2016, p. 41.

2 G. Galilei, /I saggiatore, Einaudi, Torino 1977, p. 33.

0 H. Blumenberg, La leggibilita del mondo. Il libro come metafora della natura, il Mulino,
Bologna 1984, p. 379.

76 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

siero). La medicina lavora ed evolve sulla realta estesa, la quantita egemonizza la
sua riflessione; la qualita, indecifrabile, ¢ ascritta allo spirito. Nel Settecento i casi
dell’isterica o del folle religioso si catalogano come malattie senza riscontro orga-
nico, morbus sine materia.

Medicina e Filosofia si scindono nella modernita, scissione che la metodologia
scientifica dell”’800 accelera e radicalizza. Il cambiamento epistemologico si incar-
dina sulla scienza positivistica. Il pratico — concreto, osservabile — assurge a unico
criterio del vero. Dio e metafisica nell’immaginario si fanno sfondo umbratile, ri-
spetto al dato, oggetto di un culto laico ai limiti dell’idolatria. Filosofia e Teologia,
percepite come astratte e indimostrabili, sono emarginate dal mondo che dispone
1 suoi alfabeti razionali non come immagini del mondo, ma come il mondo stesso.
La Filosofia si codifica in sapere specialistico, chiuso, istituzionalizzato. Una forma
bizzarra di sapere per iniziati, sciovinisti della qualita e del senso, lontani da logiche
economiciste e pragmatiche. Lo sviluppo tumultuoso delle scienze causa la feconda
e tremenda biblioteca di Babele descritta da Borges nel libro dal titolo omonimo. E
impossibile, né auspicabile, il ritorno all’unita di senso e all’egemonia di un signifi-
cato, da cui la diade Medicina-Filosofia ha allontanato 1’'uomo, con la contestazione
ippocratica della malattia sacra, biasimata come ignoranza.

Il fantasma della certezza epistemica, costruita attorno al modello matemati-
co, si ¢ trasformato in probabile, proprio quando ha celebrato i suoi trionfi. I plurali
approcci mostrano che non ci sono verita fuori dal tempo: sacre icone da custodi-
re. E semmai il tempo a generare i volti delle verita. E significativo che sia senza
esito I’epilogo del Gran Libro della Natura della Medicina, al pari di altre scienze.
La pagina della natura elettrica, quella chimica e quella biologica — con 1’alfabeto
del DNA —, a cui forse domani si aggiungera la pagina della medicina quantistica,
mostrano che I’ultimo elemento della realta passa dal ruolo di epilogo a quello di
prologo nel romanzo della ricerca. Dovrebbe essere ormai perspicuo che fondare
non ha a che fare con la definitivita, bensi con una decisione sul vero e sul falso in
base a criteri storici di esattezza. Rimane per questo aperto lo spazio che si vorreb-
be chiuso sia per la Medicina con i suoi microspecialismi, sia per la Filosofia con
1 suoi steccati.

5. Conclusioni
Medicina e Filosofia, dopo secoli di diffidenza, se non addirittura di disprezzo, in
base all’esclusivismo “naturalistico” e oggettivistico” sono indotte dai fatti a ri-

scoprire 1 cromosomi che le accomunano. La Medicina-meditante, del “prendersi
cura” oltre la riparabilita cosale del corpo, ha valenza nella sfera pratica e teorica.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 77



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Nella prima, perché, ad esempio, oggi il paziente ha a disposizione mezzi infor-
mativi, per cui ¢ lui ad affacciare al medico le sue esigenze, mentre quest’ultimo
attende dal paziente stesso le indicazioni sul da farsi®, in un cammino/communio
di conoscenza che interroga la percezione e il modo di vivere, nel quale entrambi
1 poli del rapporto cercano un equilibrio nella dialettica simbolica delle serpi del
caduceo. La terapia come scudo alla sofferenza sta nel senso con-diviso, specie
nei casi di malattia cronica, in cui le risonanze emozionali sono parti della cura
stessa. La mentalita ippocratica del professionista ¢ allora cruciale, affinché 1’au-
sculto (tecnico) abbia il suo prodromo nell’ascolto (umano). Inoltre la magnitudine
dell’aspettativa di vita e la vecchiaia protratta rinnovano la domanda sul confine
sdrucciolevole tra malattia e salute. Su quale sfondo opaco si adottano cure che
non possono essere definitive? I tempi scivolano nell’incertezza e le decisioni vira-
no sul probabile e sul provvisorio, il che implica meditazioni etiche e professionali
a rischio di accanimento terapeutico.

[’apparato tecno-medico ¢ il luogo in cui I’oggettivita s’intreccia con la sog-
gettivita e questa ¢ chiamata all’esercizio della flessibilita, per adattarvisi. La forza
delle circostanze sospinge a cavalcare I’aporia, tra la severita garantista delle pro-
cedure e 1 loro margini porosi. Il caduceo non vola con una sola ala, alla competen-
za protocollare va accompagnata quella dell’umanita interrogante, sicché per tutti
gli operatori sanitari ¢ insufficiente il tirocinio tecnico “venduto chiavi in mano”,
se non ¢ scortato da una fucina laboratoriale atta a plasmare un’adeguata forma
mentis. Disapprendere per apprendere non ¢ solo lo slogan del percorso formale
del professionista da aggiornare ciclicamente, ma invoca il fermento socratico del
“so di non sapere”.

Sul piano teorico, in questa fase storica di turbospecialismo, la Filosofia stes-
sa, nonostante la sua matrice transdisciplinare, rischia di rinserrarsi nei suoi feudi.
E infatti inconcepibile che, ad esempio, il filosofo parli di uomo, quale mente e
corpo, in una clausura autistica sul passato della sua disciplina, entro pensieri gia
masticati, senza considerare seriamente il sofisticato quadro attuale delle Scienze.
Siamo in un tempo assiale, per dirla con Jaspers, in cui «non si da uno statuto del
sapere, ma un farsi ¢ un disfarsi del sapere, dove nel disfarsi non c¢’¢ traccia di
distruzione, ma continua e progressiva correlazione a livelli sempre piu alti e in-
certin®,

Medico e filosofo continueranno a occuparsi di parti della realta, ma in tan-
dem dovranno provare a comprendere come esse si collochino in una dimensione

% A. Jori, Il dialogo ippocratico. La comunicazione medica nell ’antica Grecia, con alcune
proposte per migliorare il linguaggio sanitario attuale, Nuova IPSA, Palermo 2018, p. vii.

0 U. Galimberti, Idee: il catalogo é questo, Feltrinelli, Milano 1999, p. 146.

78 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

prospettica e abissale, per reperire un senso in logiche e linguaggi inusitati, che non
fingano piu stabilita conclusive. E il ritorno sano alle origini del medicare-medita-
re, al mondo della non definitivita, alla mentalita ermeneutica®®.

Il libro biblico di Qoelet, noto come Ecclesiaste, detta in questa cornice la
sua lezione sempreverde: «un tempo per cercare, un tempo per perdere»®’. Ecco
un nuovo nodo di Gordio — non un “cercare-trovare”, del soggetto in relazione
all’oggetto, entro il recinto moderno dell’esattezza, come pensa ’'uomo comune,
piuttosto un “cercare-perdere”, coscienti del fatto che il sapere non ha la solidita
cementizia della casa, ma la caducita della sosta del viandante sotto le fronde, an-
corché servo-assistito da microchip e algoritmi.

% Tecniche e metodi, pur restando strutturali, sono dischiusi all’atto del comprendere in
senso ermeneutico, il cui punto di forza ¢ la figura dell’accadere. In senso ontologico, I’accadere
«non € ci0 che facciamo o dovremmo fare, ma cio che, di la del nostro volere e del nostro fare,
accade in essi e con essi» (H.-G. Gadamer, Verita e metodo, Bompiani, Milano 1983, p. 6), il che
riporta la coscienza a un senso piu vivo della storia e dei suoi effetti. Cfr. D. Di Cesare, Utopia
del comprendere, 11 Melangolo, Genova 2003, con riguardo al capitolo I, “Essere e linguaggio
nell’ermeneutica filosofica”, pp. 13-35, e, della medesima filosofa, si consideri soprattutto Erme-
neutica della finitezza, Guerini e Associati, Milano 2004, pp. 49 ss.

7 Qo 3,6.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 79



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA CITATA

Agostino, 1/ filosofo e la fede, Rusconi, Milano 1989.

Aristotele, Metafisica, Rusconi, Milano 1978.

Benveniste E., Il vocabolario delle istituzioni indoeuropee, Einaudi, Torino 1976.
Bibbia, a cura di UELCI, Libreria Editrice Vaticana 2008.

Blumenberg H., La leggibilita del mondo. Il libro come metafora della natura, il Mulino,
Bologna 1984.

Blumenberg H., Elaborazioni del mito, il Mulino, Bologna 1991.
Butterfield H., Le origini della scienza moderna, 11 Mulino, Bologna 1962.
Cosmacini G., L arte lunga. Storia della medicina, Laterza, Roma-Bari 2001.

Cartesio R., Meditazioni metafisiche, in Opere filosofiche, vol. 2, a cura di S. Landucci,
Laterza, Roma-Bari 2016.

Cooper J.C., Enciclopedia illustrata dei simboli, Franco Muzzio, Padova 1987.
Cotogni A., Dal mito al pensiero razionale, G. D’ Anna, Messina-Firenze 1973.
Di Cesare D., Utopia del comprendere, 11 Melangolo, Genova 2003.

Di Cesare D., Ermeneutica della finitezza, Guerini e Associati, Milano 2004.
Diels H. - Kranz W., I Presocratici, Bompiani, Milano 2006.

Dodds E., I Greci e l’irrazionale, Sansoni, Milano 2003.

Fabbri P., Rigore e immaginazione. Percorsi semiotici sulle scienze, Mimesis, Mila-
no-Udine 2021.

Gadamer H.-G., Verita e metodo, Bompiani, Milano 1983.

Galilei G., Il saggiatore, Einaudi, Torino 1977.

Galimberti U., Idee: il catalogo e questo, Feltrinelli, Milano 1999.

Galimberti U., Il corpo, Feltrinelli, Milano 1987.

Grecchi L., L'umanesimo della antica filosofia greca, Petite Plaisance, Pistoia 2007.
Ippocrate, Opere, Utet, Torino 1976.

Jaeger W., Paideia, La formazione dell 'uomo greco, Bompiani, Milano 2003.

Jori A., Il dialogo ippocratico. La comunicazione medica nell’antica Grecia, con alcune
proposte per migliorare il linguaggio sanitario attuale, Nuova IPSA, Palermo 2018.

Lévy Bruhl L., La mitologia primitiva, Newton Comtpon, Roma 1973.

Long A., La mente, I’anima, il corpo. Einaudi, Torino, 2016.

80 De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Lucrezio, La natura delle cose, Bompiani, Milano 2024.

Nannini S., L’anima e il corpo, Laterza, Bari-Roma 2021.

Omero, Odissea, tr.it. di R. Calzecchi Onesti, Einaudi, Torino 1963.
Onians R.B., Le origini del pensiero europeo, Adelphi, Milano 2006.

Pansera M.T., Antropologia filosofica. La specificita dell 'umano, Bruno Mondadori, Mi-
lano 2001.

Platone, Tutti gli scritti, Bompiani, Milano 2000.

Plessner H., I gradi dell ’organico e [ 'uomo. Introduzione all’antropologia filosofica, tr.it.
di V. Rasini, Bollati Boringhieri, Torino 2006.

Plessner H., Il riso e il pianto. Una ricerca sui limiti del comportamento umano, tr.it. di
V. Rasini, Bompiani, Milano 2000.

Reale G., Valori dimenticati dell’Occidente, Bompiani, Milano 2004.
Snell B., La cultura greca e le origini del pensiero europeo, Einaudi, Torino 2002.

Vegetti M., La medicina delle origini. Cos, Cnido e oltre, “Medicina democratica”, 85/6
(novembre-dicembre1992), pp. 12-16.

De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducita, pp. 65-81 81






Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

TERESA FLORIDDIA

All’improvviso il numinoso. Illuminazione e rivelazione in Florenskij

[Suddenly the Numinous. [llumination and Revelation in Florenskij]

SINTESI. Questo studio esplora la complessa interrelazione tra illuminazione e rivelazione
nel pensiero di Pavel Florenskij e analizza come queste esperienze, sebbene straordinarie,
irrompano nel piano empirico come catalizzatori di discontinuita, connettendo il finito
all’infinito. Il concetto di “numinoso” di Rudolf Otto viene fatto interagire con le nozioni
di improvvisita e attimalita esafanica elaborate da Vincenzo Cicero per descrivere 1’ir-
ruzione del non-manifesto nella temporalita. Nello sforzo florenskijano di congiungere
la mistica alla teologia, ¢ poi numinosamente centrale 1’esperienza estatica, in cui I’in-
dividuo sperimenta un inspiegabile rapimento, un distacco transitorio dal sé che facilita
un incontro conoscitivo con il divino; in questo stato, la fede, intesa come “uscita reale
del conoscente da se stesso”, guida a un’unione con il conosciuto, recando nell’ascesi il
riflesso della bellezza dell’amore divino.

ParOLE cHIAVE: illuminazione, rivelazione, numinoso, fede, attimo improvviso

ABSTRACT. This study explores the complex interrelationship between illumination and re-
velation in Pavel Florenskij’s thought, analyzing how these experiences, though extraordi-
nary, disrupt the empirical plane as catalysts of discontinuity, connecting the finite to the
infinite. Rudolf Otto’s concept of the “numinous” interacts with Vincenzo Cicero’s notions
of “suddenness” and “esaphanic attimality” to describe the irruption of the unmanifest into
temporality. In Florenskij’s endeavor to unite mysticism with theology, the ecstatic expe-
rience is numinously central, wherein the individual experiences an inexplicable rapture, a
transitory detachment from the self that facilitates a cognitive encounter with the divine. In
this state, faith — understood as the ‘real exit of the knower from himself’ — leads to a union
with the known, bringing into asceticism the reflection of the beauty of divine love.

Kevyworbps: Illumination, Revelation, Numinous, Faith, Sudden Blink

Indice

SIGLE
INTRODUZIONE

C4PITOLO PRIMO. DEL NUMINOSO

1.1 La conoscenza del numinoso

1.2 La crisi mistica

1.3 Primo assunto: “Il numinoso e (il Nome di) Dio”

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 83



CAPITOLO SECONDO. LO SGUARDO INTERIORE
2.1 L’ingenuita rivolta al mistero
2.2 L’esperienza estatica

CAPITOLO TERZO. DELLA SPECULAZIONE FILOSOFICA
3.1 L’esegesi mistica
3.2 La dogmatica persuasiva

3.3 Secondo assunto: “Il numinoso e rapimento”

CAPITOLO QUARTO. DEL PERCORSO ASCETICO
4.1 Rivelazione e Weltanschauung
4.2 Terzo assunto: “Il numinoso e viatico”

CONCLUSIONE

Sigle

Cicero Vincenzo

BFL  “La bellezza vi fara liberi”, 2006
DN  Dexter e i suoi nomi, 2010

EA?  Essere e analogia, 2024?

EU  Eros e utopia, 2010

IDR  Istante durata ritmo, 2007

MP  Mulholland Peaks, 2021

SM  Sapienza muta, 2022

Frorenskw Pavel Aleksandrovic

A L’amicizia, 2013

AE L’arte di educare, 2015

AP Attualita della parola, 2013

CC 1l cuore cherubico, 2014

CCM La concezione cristiana del mondo, 2019
CFV  La colonna e il fondamento della verita, 2012
FC  Lafilosofia del culto, 2016

1 Iconostasi, 2008

1C L’infinito nella conoscenza, 2014

1L Pavel A. Florenskij. Invito alla lettura, 2002
MAR La mistica e ’anima russa, 2006

MF  Ai miei figli, 2021

ND  Non dimenticatemi, 2015

PR La prospettiva rovesciata, 1990

RM  Realta e mistero, 2013

SD Stupore e dialettica, 2013

SE Simboli dell Eternita, 2020

STA Lo spazio e il tempo nell’arte, 2001

Stolp  Stolp i utverzhdenie istiny, 1914 (v. CFV)
SuMi Sulla superstizione e il miracolo, 2014
VMP Il valore magico della parola, 2003

84

Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

INTRODUZIONE

In questo studio intendiamo esporre 1 valori concettuali dell’illuminazione e della
rivelazione nell’ambito di una dialettica intrinseca all’esperienza filosofica.

Il tempo dorato illuminativo e rivelativo brilla poche volte, ma la sua impre-
vedibile evenienza lascia un segno indelebile, scoprendone un versante straordina-
rio. Infatti, non c’¢ localizzazione, esperienza, idea, per quanto abituale, effimera,
volgare o semplice, in cui non possa anche manifestarsi. C’¢€ piuttosto un extra-or-
dinario — potenziale — in ogni ordinario. Ecco perché nulla ¢ precluso al pensiero fi-
losofico, alla sua dialettica. Accade cosi che I’1lluminazione e la rivelazione irrom-
pano improvvisamente sul piano empirico, sovvertendo la prevedibile ordinarieta
e catalizzando discontinuita, non in una frattura che la separi dall’extra-ordinario,
ma nella fenditura attimale che 1i unisce. Il finito s’apre nel flusso della temporalita
fino a conficcarsi nell’eternita dell’infinito, in un nesso di congiunzione tra opposti
ch’¢ luogo di adesione al mistero e, altresi, punto di avvento della effettuabilita sua,
del mistero stesso. I termini “fenditura” e “nesso” ne esprimono il valore sistemico
di soglia: 1’una designa I’incrinatura e I’apertura da cui trapassa la luce, I’altro ne
rappresenta il raccordo. L’ extra-ordinario non implica infatti la rottura del vissuto
esperienziale, ma la soluzione di discontinuita vitale in cui a risolversi ¢ appunto
un tratto del mistero. E la realta, d’un tratto, si tramuta, perché si lascia illuminare
in una misura indeterminata quanto epistemologicamente “smascherante”.

Pavel Alecksandrovi¢ Florenskij ne ebbe vivida consapevolezza, come scrive
Natalino Valentini:

«anche 1l muro piu spesso ha crepe sottilissime attraverso le quali si infiltra il
mistero». Queste crepe quasi impercettibili apriranno a poco a poco un varco,
spalancando un vero e proprio abisso della ragione. L’ immensa e raffinatissima
architettura del pensiero scientifico, chiuso nelle proprie certezze dogmatiche,
inizia a vacillare e a fremere, suscitando non soltanto desolato timore, ma an-
che inatteso impulso verso un definitivo «smascheramento del sapere».!

La presente ricerca intende quindi svilupparsi proprio dal nesso tra I’eventuar-
si del mistero e la speculazione filosofica, sulla scorta peraltro di una riflessione sul
numinoso. E questo, com’¢ noto, il neologismo con cui Rudolf Otto designa il sen-
tirsi avvolti nell’aura sacrale divina, che ispira soggezione, riverenza, timore, orro-
re ecc.? Florenskij, in un contesto di significazione analogo, ravvisa il presentarsi

"'N. Valentini, /ntroduzione a Florenskij MF, pp. 34-35.

2 11 concetto di “numinoso” [das Numinose], coniato dal teologo e storico delle religioni
tedesco Rudolf Otto in Das Heilige (1917), ha un carattere pneumoenergetico, riferito a una forza

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 85



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

dell’energia numinosa — ma senza aggettivarla cosi’ — innanzitutto nell’annuncio
rivelativo in cui si anticipa I’illuminazione, e poi la persegue per mantenersi sem-
pre presso il suo varco, verso il divino. La riscopre anche nella ricerca scientifica,
in matematica, nell’ambito della successione ordinata dei numeri che s’apre all’in-
finito, nella geometria dello spazio e, infine, nella vita stessa, dopo la svolta dovuta
al rafforzamento della fede.

[’anima ¢ come straziata dall’incombere di due asserzioni taglienti non piu
aggirabili: «La verita ¢ irraggiungibile — non si puod vivere senza la veritay.
Questo ¢ I’inizio di una ricerca tormentata e travolgente della verita, oltre le
forme logiche della conoscenza razionale, della verita come senso e fonte della
vita. All’improvviso il tessuto della visione scientifica del mondo inizia a lace-
rarsi e ad esso si congiunge 1’esperienza, alla scientificita I’umanita, alla verita
logica la «verita vivente». La realta colta dal «di dentro», nella sua relazione
sostanziale con la vita, si trasforma. Attraverso quelle piccole fenditure, men-
tre I’anima precipitava nell’agonia del non-essere, una «chiamata» irrompe
come raggio di luce nella «notte oscuray, indeducibile e folgorante, una «pre-
senza misteriosa» che s’incarna e diviene simbolo oggettivo di una rivelazione
divina: «Contro quella roccia io sbattei e da cio ebbe inizio la consapevolezza
dell’ontologicita del mondo spirituale». Contro il potere e la presunzione di
tutto dominare, s’impongono lo stupore € I’ammirazione ritornati al loro stadio
sorgivo, mediante 1 quali I’unita e la verita ardentemente agognate diventano
miracolosamente percepibili nella relazione mistico-simbolica.*

Abbiamo scelto, pertanto, di approfondire I’opera florenskijana abbraccian-
done tematiche, filosofemi, teologemi, fin nelle intime annotazioni biografiche,
perché anch’esse costituiscono tracce percorribili, utili a risalire alla comprensione
delle esperienze numinose del filosofo. La natura dell’argomentazione esige la pre-
sa in considerazione di alcuni fatti emotivi che, inquanto® extra-ordinari, lasciano
segni indelebili nella memoria.

[’attenzione allo sfondo biografico si allinea del resto allo stesso convinci-
mento di Florenskij, che ha mostrato la spiccata tendenza a legare speculazione
filosofica, pensiero e vita. Gia alla pubblicazione del suo capolavoro, La colonna

spirituale che, “provenendo” dal divino, puo toccare I’umano fino ad avvolgerlo potentemente.
Per ulteriori approfondimenti si rimanda anche all’interessante tematizzazione junghiana del
“numinoso” nell’ambito della psicologia analitica (in particolare in Psicologia e religione, pp.
18 e 179), di cui qui non possiamo occuparci.

3 Non sara inutile precisare che in Florenskij non si trova mai la parola “numinoso”.
* Valentini, /ntroduzione a Florenskij MF, p. 35.
> Cfr. infra, pp. 103 ss.

86 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

e il fondamento della verita. Saggio di teodicea ortodossa in dodici lettere (1914),
alcuni contemporanei rimarcavano questo aspetto, ma in tono negativo®. Qui Flo-
renskij si ispira al modello delle epistole neotestamentarie e patristiche, rivolte
all’annuncio del messaggio cristiano (kerygma)’, e lo sceglie intenzionalmente,
perché da esso traspare lo sfondo di una corrispondenza spirituale, ossia quella da
lui intessuta con 1’amico ormai defunto®, con gli asceti «vivi per i vivi e morti per i
morti»’, con la Chiesa «Corpo di Cristo, “pienezza di Lui che riempie tutto in tutte
le cose”»!?, e con Dio.

Se inoltre cerchiamo di ripercorrere il legame tra ricerca concettuale e piano
fenomenico di “illuminazione” e “rivelazione” — sia speculativamente, sia senti-
mentalmente — ¢ perché cosi lo ha avvertito lo stesso Florenskij, il quale scrive:

A mio rischio e pericolo 1o provo a edificare qualcosa lasciandomi guidare non
dalla scepsi filosofica, ma dal mio sentimento, desistendo per ora dal bruciarlo
con la lava di Pirrone. Nutro, infatti, in me una segreta speranza, la speranza
nel miracolo."

Ci0 perché nella fondazione della ricerca filosofica non ¢ per lui sufficiente affidar-
si alla ragione, né all’intuizione, che discorsivamente puo reclamare ad infinitum
argomentazioni che la sostengano. Il dubbio, poi, non solo quello pirroniano, tende
sempre a far vacillare ogni sapere fino alla sospensione del giudizio (epoche):

Per quanto lo scetticismo possa essere arguto, non vi si puo credere, perché
esso non ha un contenuto proprio; e, dato che la fede ¢ necessaria, alla fine lo
scettico tornera per un’altra strada a cio che aveva confutato.!?

E poiché la sapienza intellettuale non implica necessariamente anche una ricchez-
za spirituale, che disseti con la certezza della verita, essa puo divenire un’inutile
zavorra di nozioni vuote.

¢ Cfr. N. Valentini, Pavel A. Florenskij. La sapienza dell’amore, Centro Edizioni Dehoniane,
Bologna 2012, pp. 58 ss.

" Cfr. ibidem, p. 66.

8 Probabilmente si tratta di S. Troickij, che Florenskij frequentava durante gli studi
all’Accademia Teologica di Sergiev Posad.

? Florenskij CFV, Al lettore, p. 55.

101bi, p. 57.

" Ibi, Lettera seconda — Il dubbio, p. 85. La speculazione filosofica florenskijana costituisce
un ampio superamento dello scetticismo. E il riferimento al miracolo ¢ qui, anche al di 1a del

contesto ecclesiale della seconda lettera di CFV, la fiducia nell’esito positivo della coniugazione
del sentimento con I’attivita del pensare.

12 Florenskij MAR, p. 207.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 87



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

L’uomo, dunque, davanti al senso supremo dell’esistenza umana, nell’incapa-
cita strutturale di dimostrarlo o giustificarlo definitivamente, ha come unica possi-
bilita I’umile accoglienza dell’avvento della Verita donativa del numinoso, come
grazia misteriosa, nell’attesa, colma di speranza, della seconda venuta del Cristo
— I’unico da cui e per cui puo ottenersi al momento la sapienza e il senso: «Tutto ¢
stato dato a me dal Padre mio: e nessuno conosce il Figlio se non il Padre; e nessu-
no conosce il Padre eccetto il Figlio e colui al quale il Figlio avra voluto rivelarlo»
(Mt 11,27 s.)".

Un’altra categoria concettuale essenziale per la presente trattazione, oltre a quel-
la di numinosita, ¢ I’improvvisita, da cui il titolo del saggio, All'improvviso il
numinoso. Il tema favorisce un dialogo ulteriore con studi contemporanei. Nello
specifico, Florenskij ritiene che nell’improvvisita della illuminazione o della ri-
velazione sia possibile cogliere 1’“istante eterno”, irroratore di nuovo significato
per una svolta netta dell’esistenza. Vincenzo Cicero, specie nei suoi testi recenti,
insiste invece sull’attimalita esafanica, per la quale le teofanie numinose non
possono non percorrere la via dell’esafania, la quale sta tra I’incommensurabilita
dell’inapparenza e la misuratezza del cosmo visibile e invisibile. Conseguente-
mente, secondo una considerazione “temporale”, non si tratta di un momento, né
di un istante, ma della emersione della radice stessa della temporalita mentre si
lega alla significazione di una vita, colta nella luce che vorremmo dire ultraeter-
na: si tratta dell’attimo improvviso, ovvero della rapente irruzione indivisibile
nell’estante.

Nell’introdurre una concettualita dei nostri giorni, non intendiamo affatto so-
vrascrivere testi del passato con stilemi odierni, ma cerchiamo piuttosto di dischiu-
dere 1 mondi celati nelle possibilita di neologismi semanticamente pregni, come
esafania ed estante. Sicuramente, parafrasando Heidegger, ogni epoca storica vie-
ne investita di uno specifico compito che disambigua la parola dell’essere che la
reca'¥, ma questa non tramonta, esprime tremula un senso che piano piano prende
fiato in parola. La stessa terminologia di Cicero si rifa, in parte, alla speculazione
di Platone: esafania ¢ da exaiphnes. Si tratta allora di cogliere quello che il pensare
estatico® reca alle soglie filosofiche dello stupore e della meraviglia, specie quan-
do consegna la domanda nella «coappartenenza di pensare e sentire»'®, la quale

13 T versetti sono citati da Florenskij in CFV, Lettera prima — Due mondi, p. 64.
4 Cfr. Cicero EA?, pp. 10-11.

15 Cfr. ibi, pp. 12 s.

16 Ibi, p. 20.

88 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

autenticamente ode «la promessa di cio che deve venire nell’interrogazione. [...]
Infatti I’interrogare ¢ la pietas del pensare»'’.
Allora, volendo riferire questo domandare all’apertura dello sguardo filosofico
sul numinoso, la questione stringente della ricerca si riformula in due interrogativi:
1. L’*illuminazione” e la “rivelazione” sono strutturalmente distinte, o posso-
no convergere spontaneamente in un’unica esperienza?
2. La rivelazione puo implicare un’unica svolta netta nell’esistenza, oppure
rinviare a ulteriori momenti rivelativi?
Nell’ancorare il focus dell’indagine alla notevole forza speculativa dell’opera
florenskijana, ci ispireremo anche alla fecondita di certe riflessioni ciceriane per
approfondire ulteriormente, ed eventualmente integrare, i temi in questione.

17 Queste espressioni di Heidegger vengono citate ibi, p. 22.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 89



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

CAPITOLO PRIMO

Del numinoso

Non c¢’¢ niente di misterioso che non divenga evi-
dente, e viceversa tutto cio che ¢ evidente nasconde
in sé il mistero.!®

1.1. La conoscenza del numinoso

Nella lettera al figlio Kirill del febbraio 1937'°, Florenskij parte dal tema della
velocita finita di ogni comunicazione d’energia — inclusa quella delle onde elet-
tromagnetiche — e del suo rapporto con la percezione, per poi indugiare su alcune
importanti questioni connesse:

[N]ella vita concreta noi riconosciamo la comunicazione o la sua possibilita
direttamente, non attraverso lo spazio, ma al di sopra dello spazio, senza tener
conto della percezione. [...]

Noi conosciamo una cosa non perché la vediamo, la udiamo, la fiutiamo e
la tocchiamo, ma al contrario: se vediamo, udiamo, fiutiamo e tocchiamo, ¢
perché gia prima conosciamo la cosa, cogliendola (anche se inconsciamente
o al di sopra della coscienza) nella sua autenticita e nella sua realta diretta. La
percezione, allora, deve essere considerata solo come materiale per il trasferi-
mento della cosa dalla sfera inconscia a quella cosciente, e non come materiale
del contenuto stesso della conoscenza.

Per me ci0 ¢ del tutto chiaro, ma non so se sia riuscito a spiegartil’essenza
della questione. O [la percezione passa]® attraverso lo spazio fisico, ¢ allora
[ne deriva] il principio della relativita e la negazione della contemporaneita;
oppure la percezione ¢ al di 1a dello spazio fisico e allora [rimane] la possibilita
di accettare la contemporaneita. Ancora: o le cose e 1 fenomeni come causa
della conoscenza, oppure le cose e i fenomeni come percepibili direttamente,
ma in rapporto di causalita, come contenuti della conoscenza.

Del resto, non volevo scriverti di questo, ma delle mie opere, o, piu precisa-
mente, del loro senso, della loro essenza interiore, perché tu possa continuare

'8 Florenskij STA4, xx, p. 48.
19 Lettera n. 92 del 21.2.1937 dalle isole Solovki, in Florenskij ND, pp. 351-354.

20 Cfr. ibi, p. 354; «[la percezione passa]» ¢ congettura del traduttore, nel manoscritto le
parole sono illeggibili.

90 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

questo corso del pensiero, a cui la sorte non mi permette piu di dar forma, e
possa non portarlo alla fine — perché la fine qui non c’¢ —, ma renderlo com-
prensibile agli altri.?!

Il filosofo russo ritiene di non aver piu la possibilita di continuare lo sviluppo
del suo pensiero, li dov’¢ confinato in prigionia®’, ma di poter comunque afferrare
e trasmettere il senso complessivo dei propri scritti. La conoscenza ¢ da lui intesa
come germinazione di un sapere che gia risiede nella mente, in una forma incon-
scia, o che vi sopraggiunge in quanto al di la della coscienza®. Il suo contenuto non
dipende innanzitutto dai fenomeni percepiti, perché i suoi lineamenti si comuni-
cano al di qua e al di la dello spazio-tempo, anche con mezzi non fisici. Inoltre, lo
sviluppo complessivo della conoscenza segue un corso inarrestabile, verso la dove
“fine non c’¢”.

Noi vogliamo dunque porre il problema concettuale della illuminazione e del-
la rivelazione nell’ambito di questo processo della conoscenza intenzionale pro-
spettato da Florenskij, per chiarirne struttura e contenuto. Tale processo si attiva
nell’esperienza “ordinaria” consentendo 1’emersione alla coscienza del numinoso,
con cui ci riferiamo a entrambe queste manifestazioni fenomeniche del divino, ap-
punto illuminazione e rivelazione.

Nell’esperienza del numinoso — la quale si potrebbe meglio definire “fe-nou-
menica”, poiché ¢ nel fenomeno che si da insieme la dimensione noumenica* —
la coscienza ¢ il luogo in cui nella persona si dispiega (sottosoglia, subliminale)
un processo conoscitivo sia interiore, nell’inconscio, sia esteriore, al di la della
coscienza. La “struttura” del numinoso non ¢ dunque un oggetto concreto, né
un mero concetto astratto, ma si rende “visibile”, cio¢ conoscibile, attraverso un
“contenuto” che a primo impatto appare di natura percettiva, derivante dal ve-

2L Ibi, p. 352.

22 Nei gulag dal 1933 al 1937. Fucilato 1’8 dicembre 1937, venne gettato in una fossa co-
mune a Toksovo, a 30 chilometri da Leningrado.

% In Florenskij CCM, pp. 94-95, viene discusso il parallelismo tra la confessione e la psico-
analisi, e quest’ultima ¢ considerata come nefasta, specie se operata da un medico non credente.

24 “Fenoumeno” ¢ neologismo di Cicero BFL, pp. xu-xvi. Per Kant i noumeni (come Dio,
mondo, anima, liberta) sono notoriamente entita solo pensabili, senza riscontri nella fenome-
nicita; per Cicero, invece, quelli kantiani (tranne la liberta) indicano mere astrazioni, mentre i
noumeni autentici (come bellezza, numinosita, giustizia, malignita ecc.) hanno sempre estrinse-
cazione fenomenica, dando cosi luogo ai “fenoumeni” (cfr. anche Cicero SM, § 7). La posizione
ciceriana presenta qui diverse affinita col punto di vista di Florenskij MF, p. 201: «Per tutta la
vita ho pensato, in sostanza, a una sola cosa: al rapporto tra fenomeno e noumeno, al rinvenimen-
to del noumeno nei fenomeni, alla sua manifestazione, alla sua incarnazione. Sto parlando del
simbolo. E per tutta la vita ho riflettuto su un solo problema, il problema del siMBoLOY.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 91



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

dere, sentire, udire, toccare, annusare. Ma Florenskij chiarisce che le percezioni
visive, olfattive, uditive ecc., non sono il contenuto, bensi il mezzo di contatto
della coscienza: attraverso esse passa la mediazione tra il soggetto e il divino, ed
¢ cosi che quest’ultimo si comunica sotto forma di luce, suono, odore, immagine,
parola.

Riepilogando, il numinoso non viene meramente traducendosi in un sistema
percettivo secondo le coordinate spazio-temporali, ancorate al cronotopo®, cio¢
alla continuita immediata dell’kic et nunc. Piuttosto, il numinoso si sporge sem-
pre rispetto al cronotopo, eccedendo la realta, amplificandola e rendendola straor-
dinaria*®. E nel momento della sporgenza del numen, la percezione ne recepisce
I’influsso al di sopra del continuum dello spazio-tempo, in una discontinuazione
vibrata e simultanea sia con I’entita numinosa comunicantesi, sia con il riverbero
inconscio corrispondente — una ricezione del tutto svincolata dalla abituale succes-
sione causa-effetto e con una spiccata differenza qualitativa dall’ordinario, per cui
possono darsi allora suoni inudibili, luci invisibili, corpi evanescenti ecc.

Dal punto di vista temporale, I’illuminazione e la rivelazione si presentifi-
cano in un momento distinto rispetto a tutti gli altri, e quindi esso va adeguata-
mente ripensato. Florenskij lo definisce “istante”?’. Eppure, questa parola non
esprime appieno la straordinarieta prospettata dal numinoso; ad esempio, si puo
individuare 1’istante del tramonto, qualitativamente sempre irripetibile, ma ci-

% 11 cronotopo indica qui I’indissociabilita fenoumenica dello spazio e del tempo, la loro
compenetrazione nel concreto fisico, il loro intreccio indissolubile in ogni punto d’universo, la
continuita dell’uno nell’altro, solo prevalendo ora il chronos ora il topos: il punto d’universo
¢ piu spaziale quando lo spazio vi si sta contraendo, mentre il tempo va dilatandosi; il punto ¢
invece piu temporale quando il tempo ¢ in via di contrazione, lo spazio in via di espansione.
Cfr. Cicero IDR, pp. 49 ss.

26 La straordinarieta puo essere anche solo ermeneutica, quindi relativa a fatti ordinari, non
prodigiosi.

27 Roberto Revello (in Florenskij CFV, p. 75) specifica che «Florenskij utilizza il termine
filosofico tedesco Moment (I’atomo temporale quantitativamente uguale e indistinguibile da ogni
altro, nello scorrere anonimo dal tempo) distinto da Augenblick (1’istante presente, qualitativa-
mente sempre diverso e irripetibile)». La parola russa momenT, moment, € in realta di chiara ori-
gine latina, e Florenskij la impiega due volte poco prima (ibi, p. 71 = Stolp, p. 21]) nel significato
di «momento storico, o meglio teocratico» [moment istoricheskij ili tocnee, teokraticheskij],
quello in cui per gli ebrei la Verita si ¢ data loro come Parola di Dio: dunque un’occasione epoca-
le, teo-kairologica, il contrario di un atomo anonimo. Per “istante” Florenskij usa in genere due
espressioni: MHT, mig, € MTHOBEHHE OKa, mgnovenie oka (“batter d’occhio”, corrispondente al
tedesco Augenblick), che giungono in effetti a designare pure il lapsus temporalis in cui la realta
si rivela nella sua unita ontologica (cft. ibi, p. 87 = Stolp, pp. 43-44), nonché I’accadimento del
“protofenomeno” (Urphdnomen). Cfr. anche Florenskij MF, p. 206.

92 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

clicamente prevedibile. A nostro parere ¢ preferibile la parola “attimo”, almeno
come viene pensata nei testi di Vincenzo Cicero, dove essa rinvia a qualcosa
di qualitativamente unico, indivisibile e, soprattutto, imprevedibile, implicando
peraltro un elevato grado di consapevolezza che non arride all’istante, il quale
per etimo si presta piu all’iterazione meccanica dell’insistenza continua?®.

Nell’attimo improvviso si € rapiti dal turbinio ultrapercettivo del numinoso,
come investiti dalla sua straripante energia, profusa in una multilingua di tocchi,
suoni, odori, immagini, parole. Questi sono 1 segni che rimandano a qualcosa che ¢
al di 1a della realta immediata, simboleggiando qualcos’altro di straordinario. Inol-
tre, ¢ nell’attimo che, come scrive Cicero, si raggiunge strutturalmente «/a radice
di ogni temporalita: la esafanicita»®. 1l concetto di “esafanico™® abbraccia una
visione “temporalmente” pitt comprensiva e “anteriore” — quanto anche “posterio-
re” — a passato presente e futuro, e non coincide neanche con 1’eterno, il quale ¢ in-
fatti pensabile a sua volta solo a partire dall’esafanico (e, come vedremo tra poco,
dall’inquanto). Esso «¢ irruzione improvvisa di un novum del/dal non-manifesto in
una o piu dimensioni temporali»®!. Bisogna pensare che

I’irruzione dell’esafania’? si eventui analogicamente [...]. Come se 1’inquanto,
il trascendentale dei trascendentali, nel momento in cui consente di pensare
speculativamente 1’esafania, si lasciasse attraversare dal riverbero del suo atti-
mo improvviso prestandole la propria medesima medieta analogica formale, e
ritrovasse cosi raffermati e corroborati 1 legami temporali tra i vari livelli fenou-
menici [...] allora I’inquanto si rivelerebbe il canale strutturale (proporzionale)
di manifestazione dell’esafania divina, quasi la Deita inclini privilegiatamene a
dare (e a darsi) la temporalita umana nella repentinita di un’irruzione improv-

2 Per la concezione ciceriana dell’attimo (e le distanze da istante e momento) cfr. EU, pp.
62-65; IDR (dove “istante” = attimo), pp. 27-31, 62-65, 70, 84-86, 93, 121; EA?, §§ 15, 26; SM, § 8.

2 Cicero SM, p. 54.

3911 termine “esafanico” ¢ neologismo recente (ibidem), ma gia definito precedentemente
in Cicero MP, p. 11, nota n. 7: «Perché il neoconio “esafanico”? In italiano non esiste un corri-
spettivo aggettivale di exaiphnes, come invece c’¢ gia per aion (aionico o eonico), eidos (eide-
tico), kairos (kairotico), chronos (cronico) ecc. [...] L’etimologia linguistica ci offre una bella
occasione: “ex” indica il provenire-da; “aiphnes” ¢ versione di apavng (aphanés), “immanifesto,
non (pre)visto”. Infatti I’éEaipvng ¢ irruzione improvvisa di un novum del/dal non-manifesto in
una o piu dimensioni temporali».

31 Cicero SM, p. 54, n. 173.

3211 termine “esafania” deriva dall’aggettivo esafanico; cfr. ibi, pp. 54-55,n.173: «Se poi dal
neoconio aggettivale “esafanico, -a” si volesse far zampillare un sostantivo, allora 10 £€€aipvnc
potrebbe venir tradotto in italiano con I’esafania (*¢€apaveia, sul modello di émpaveialepifania,
“manifestazione, apparizione™)».

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 93



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

visa, folgorante, estatica, estantanea, rapida e rapente: ¢ questo un teologema
speculativo la cui hybris nei confronti dell’inquanto [...] ¢ sfida inevitabile*.

L’irruzione dell’esafania avviene attraverso 1’“inquanto”, il segno della tra-
scendentalita eminente, designato da una locuzione monoverbale

per marcare anche graficamente la differenza rispetto all’*“in quanto™ causale.
Senza contare che, con “inquanto” a tradurre 1, qud, als ecc., “come” diventa
libero di designare meno equivocamente comparazioni e similitudini.**

Da quanto esposto, riteniamo allora sia lecito dire che i/ numinoso, folgorante
e rapente, irrompe nell attimalita esafanica — nella manifestatezza dell estante® —
attraverso l’inquanto.

Ora, in Florenskij questa folgorazione ¢ atto conoscitivo estatico in cui sarebbe
invece proprio I’eternita a venire intuita. In realta, la catena continua dei momenti
e degli istanti, dalla quale sono condizionate sia la temporalita tridimensionale sia
I’eternita come “ora” staticamente sempre presente, viene spezzata nella disconti-
nuita dell’estante (attimo esafanico)*®, da cui prendono avvio tanto un ordine tem-
porale eccentrico, quanto un nuovo processo di significazione ermeneutica. Ecco
perché, di fatto, I’esatania diventa cruciale per (I’imprevedibilita di) tutte le scelte
avvenire, in quanto vi trapassa, attraverso I’inquanto, tutta la complessa stratifi-
cazione della “temporalita trinitaria”’. Tuttavia Florenskij, non approfondendo il
carattere extratemporale-ed-extraeterno dell’attimo (del “suo” mig o, piu poetico,

3 Ibi, p. 55.
3 Cicero EA?, pp. 45-46, n. 85.

33 A tal proposito scrive Cicero (SM, p. 54): «Il demiurgo platonico non ¢ né eterno né tem-
porale-transeunte, ma esafanico: opera improvvisamente, irrompendo dalla non-manifestatezza
nell’attimo, nell’estante, a partire da cui si dipanano poi le dimensioni temporali conosciute
(eterna, chronica, kairotica, astronomica, synchronica ecc.)».

3¢ Al contrario, nella “concezione rinascimentale del mondo” si affermava il principio della
continuita, applicato sia nello spazio che nel tempo, con considerevoli conseguenze nell’ambito
del cristianesimo e del suo impianto dogmatico. Cfr. Florenskij CCM, p. 174: «La filosofia di
Kant, come tutta la filosofia rinascimentale, si fonda sul principio di continuita: nello spazio non
possono esserci bruschi sbalzi, nel tempo non possono esserci fratturey.

3711 concetto di temporalita trinitaria ¢ di Florenskij; esso inoltre, una volta collegato alle
coordinate spaziali, diventa “la quarta coordinata spaziale”. Cfr. Florenskij CCM, pp. 18-19: «ll
nostro sviluppo personale oltrepassa la temporalita, possiamo abbracciare una cosa qualunque
come un intero, si, persino una sinfonia di Beethoven: inizialmente fluisce, man mano che viene
assimilata si compatta. Impariamo a percepire 1’ordine temporale dei suoni come un intero che
va oltre il tempo. Riconoscendo una logica, colleghiamo tra loro in un unico insieme dei momen-
ti isolati. Il tempo puo essere considerato come la quarta coordinata dello spazioy.

94 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

mgnovenie), interpreta quest’ultimo ancora nei termini classici dell’eternita, e cosi
riconsidera le tre dimensioni temporali alla luce eventuante di quest’ultima (il pas-
sato nel suo essersi originato dall’eterno, il futuro nel suo provenire dall’eternita, e
il presente nel suo estante rivelativo-illuminativo).

Noi riteniamo invece che si possa pensare piu adeguatamente la temporalita
trinitaria, e quindi la stessa dimensione della rivelazione e dell’illuminazione, entro
una prospettiva — la esafanica — che implichi entro sé eternita e temporalita e il loro
rapporto, ma non coincida con nessuna delle due. Poiché pero la concezione floren-
skijana dell’eterno presenta comunque dei tratti interessanti e fecondi, e “contami-
nati” da esperienze esafaniche non riconosciute come tali, da ora in avanti — quan-
do la contaminazione sara evidente — tradurremo automaticamente 1’eternita (e il
connesso mondo invisibile eterno) di Florenskij con I’esafania teorizzata da Cicero.

Dal punto di vista concettuale noi tematizziamo dunque il passaggio dal floren-
skijano ‘““istante noumenico” all’estante (attimo esafanico) — attraverso 1’inquanto
— del numinoso divino. E un possibile sviluppo attuale del pensiero florenskijano.
Florenskij stesso, pur proiettandosi verso il nuovo, si radica nella cultura del suo
tempo, riscopre la tradizione cristiana conciliare e patristica, e recupera a un tempo
le memorie della sua stessa stirpe (salvaguardia dell’eredita materiale, avvertita
come dovere di ciascuno), per farne dono alle generazioni successive — in primis,
ai suoi figli.

In questo intendimento, lui redige anche un memoriale autobiografico’®, d’im-
pronta epistolare. Nell’intima corrispondenza con se stesso e con i suoi familiari,
Florenskij supera la mera soggettivita e sottolinea 1’importanza di un sentire come
intimo scavo interiore e insieme collettivo, radicato nella cultura e ispirato a una
costante ricerca di domande: «scrivo “lettere” invece di compilare articoli, proprio
perché temo di affermare e preferisco interrogare»®.

Ed ¢ sulla scia di questo continuo interrogare che vuol porsi la nostra inda-
gine, poiché¢ intende “ripensare” 1’attualita del nostro tempo con un’attenzione
terminologica che implica, ad esempio, la connivenza del “noumeno” florenski-
jano col “numinoso” di R. Otto*’, e inoltre marcare I’“estante” di Cicero, rispetto

3% A questo memoriale ¢ dedicato Florenskij MF.
3 Florenskij CFV, lett. V, p. 150.

%0 Florenskij da molta importanza al tralucere nel fenoumeno del simbolo che in esso si
incarna, come nel rito liturgico o nella concezione dell’anima incarnata; cfr. Florenskij MF, p.
202: «il simbolo mi € sempre stato caro nella sua immediatezza, nella sua concretezza, con la sua
carne e la sua anima. In ogni vena della sua carne io vedevo, volevo vedere, cercavo di vedere e
credevo di poter vedere 1’anima, la sola sostanza spirituale; e tanto salda era la mia convinzione
che la carne non fosse solo carne, che non fosse solo materia inerte, solo esteriore, quanto lo era

Floriddia, All'improvviso il numinoso, pp. 83-122 95



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

all’”’istante”, fissandone comunque il “sembiante” nelle sfumature semantiche*!.
Lo stesso Florenskij rimarca del resto 1’istanza della necessaria conformita
dell’uso terminologico all’oggetto della conoscenza scientifica:

La natura specifica della scienza consiste nella costruzione o, piu precisamen-
te, nell’organizzazione della terminologia. Forgiare la parola corrente e inde-
terminata in un termine ben riuscito significa trovare la soluzione al problema
posto. Ogni scienza ¢ un sistema di termini. Per questo la vita dei termini ¢
anche storia della scienza, si tratti indifferentemente di scienze naturali, giuri-
sprudenza o matematica. Studiare la storia della scienza significa allora studia-
re la storia della terminologia, cio¢ la storia della conquista, da parte dell’intel-
letto, dell’oggetto di conoscenza che gli si presenta innanzi. Non cercate nella
scienza nient’altro che i termini dati nelle loro correlazioni: tutto il contenuto
della scienza come tale si riduce proprio ai termini nelle loro connessioni, le
quali si danno innanzitutto come definizioni dei termini stessi.*

1.2. La crisi mistica

Il centro nodale intorno a cui gravita la parabola esistenziale di Florenskij ¢ I’ado-
lescenza, quando viene sorpreso da una illuminazione. Negli anni successivi non
smette di ricordarla, e la documenta chiarendo 1 molteplici aspetti di una apperce-
zione totalizzante, radicata nello sconforto, ma culminante in una elevazione dello
spirito.

Altrettanto forte, pero, era la sensazione o, per meglio dire, la percezione mi-
stica del buio, del non-essere, della clausura. Mi sentivo ai lavori forzati, forse
in miniera; non mi vedevo in quella condizione, ma ne portavo le conseguenze,
vividissime dentro di me; si, mi sentivo come se fossi stato in miniera. A voler

la convinzione opposta, e cio¢ che fosse impossibile, inutile e presuntuoso pensare di vedere
quest’anima incorporea, spogliata del suo velo simbolico. Pitt semplicemente mi vergognavo di
vederla spogliata e non acconsentivo a coglierne la nudita. [...] Io volevo vedere I’anima, ma
volevo vederla incarnatay.

*! Florenskij si preoccupava di «fissare il sembiante ormai sfumato» (Florenskij SuMi, p.
11) di alcuni termini, ad esempio di “superstizione”, spingendosi oltre la rassegna delle varie
accezioni fino alla stessa riedificazione concettuale. Cfr. ibi, pp. 17-18: «A noi spettera edificare
un nuovo concetto che rimpiazzi il vecchio, elaborandone i tratti e fornendone una definizione
costruttiva. [...] Il nuovo concetto ¢, come dire, il centro del vecchio, ma dilatatosi come una
macchia: il nuovo concetto sara una sorta di tipo dell’intero gruppo che, prima, faceva capo alla
parola superstizione e, nel contempo, sara un prius storico del significato del termine».

2 Florenskij AP, p.119.

96 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

usare una terminologia che all’epoca ancora non impiegavo, potrei dire che la
forte emozione non-figurativa e ineffabile che mi aveva colpito era mistica e
per di piu in forma pura. Anche in assenza di cause plausibili per riconoscere
che ero perduto o morto, provavo un enorme dolore che mi soffocava. Era
come quando chi ¢ stato sepolto vivo sente sopra di sé€ verste e verste di terra
impenetrabile. Era un’oscurita in confronto alla quale anche la notte piu scura
pareva luminosa, un’oscurita fitta e densa, un buio pesto che mi avvolgeva
e soffocava. [...] Fui preso da una grande disperazione e dovetti ammettere
I’impossibilita di uscire di li, I’evidenza di essere definitivamente tagliato fuori
dal mondo visibile. In quell’attimo [v éfo mgnovenie] un raggio sottilissimo,
che era o una luce invisibile o un suono impercettibile, mi reco un nome: Dio.
Non era ancora un’illuminazione né una rinascita, ma solo la notizia di una
possibile luce. Perd conteneva la speranza e nel contempo la consapevolezza
tumultuosa e improvvisa che la morte o la salvezza erano tutte in quel nome e
in nulla piu.®

Si tratta della memoria di un’esperienza vissuta in tempo di crisi esistenziale e
spirituale, da cui il filosofo esce cambiato. Eppure — scrive — non si tratta ancora di
una «illuminazione», né di una «rinascita», ma solo della «notizia di una possibile
luce». Florenskij considera quell’esperienza come la fase principiale di cio che ¢
“possibilita”, non necessita. La “notizia” va intesa come il rendersi noto di qual-
cosa che forse si dara a conoscere. La “luce” si annuncia recando invisibilmente
un suono inudibile per una possibile rinascita. Quindi, dalle parole di Florenskij si
desume che una illuminazione si dispiega di per sé come rinascenza.

All’apice dello straniamento improvviso di questa illuminazione “annuncia-
ta”, cio€ non ancora pienamente ad-veniente, s’impone un nome € tutto si fa chiaro.
E il centro radiante dell’illuminazione, recato da un raggio sottilissimo. In un uni-
cum numinoso si concentrano: luce invisibile, suono impercettibile e nome. Ora, in
che rapporto ¢ Dio con il Nome?

Il Nome di Dio ¢ Dio, ma Dio non ¢ il suo nome. L’Essenza Divina € superiore
alla Sua energia, nonostante tale energia esprima I’essenza del Nome di Dio. [...]

Ma poiché a Dio possiamo guardare solamente dal basso in alto, di conse-
guenza non siamo in grado di separare Dio dalla Sua energia, di distinguere fra
Lui e la Sua energia.*

Rivelandosi esafanicamente con I’irruzione in una datita cronotopica, cio¢ in
una puntuazione spazio-temporale a partire dall’attimo esafanico, Dio si comunica
da s¢ alla sua creatura e Florenskij matura una fede incrollabile in Lui.

4 Florenskij MF, pp. 266-267.
* Florenskij RM, p. 81.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 97



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

La teofania, la manifestazione divina, si da qui mediante una fisica paradossa-
le: una luce invisibile come raggio e un suono impercettibile come Nome; percio,
onde di energia quasi-luminosa e quasi-sonora. Ancora piu decisamente: la teofania
si da attraverso 1’inquanto, analogicamente, facendo capo qui alla somiglianza®.
In questo modo il divino mette come in fibrillazione la possibilita percipiente della
sua creatura, la quale non puo afferrarlo nella sua totalita, eppure riesce a intuirlo
entro e oltre 1l limite dei propri dispositivi percettivi.

Florenskij ritiene che si conosca solo cio che ¢ gia in qualche modo conosciu-
to e, quindi, attraverso 1’inquanto il divino si immagin-aziona per essere esperito
e conosciuto in tale somiglianza con la sua creatura, mentre questa lo ri-conosce
perché ¢ gia riflessa nella sua immagine*. E a questo punto che riteniamo proficuo
intersecare la trattazione florenskijana con alcune acquisizioni teoretiche di Cicero,
a cominciare dall’a-fenoumenicita dell’inquanto:

ecco — I’inquanto, la prima volta che t’incontra, somiglia piuttosto a una fine-
stra che s’apre improvvisa, insospettata, nella zona parietale che credevi intat-
ta, cieca, inodore, muta, insapore.*’

L’importanza del concetto di inquanto deriva dal fatto che esso, consentendo
ogni distinzione e nominazione, permette anche il riconoscimento. Cicero scrive:
«I’inquanto costituisce [...] 'impronunciato legame trascendentale tra nome e no-
minato, grazie a cui possono attuarsi ogni nominazione ¢ denominazione»*®. L’in-
quanto “€” percio finestra, nei cui vetri a specchio si mostra la distinzione — tutta
interna al mondo fenoumenico — tra visibile e invisibile®.

4 Cfr. Florenskij IL, p. 27: «Dio ha messo nell’uomo il suo dono piu grande: /'immagine
di Dioy».

46 Cfr. Florenskij CC, p. 222: «Non ¢ forse lo Spirito Santo che abita in voi, che il sacerdote
incensa quando vi asperge con il turibolo? Non ¢ il trono del tempio interiore ad essere rivolto
all’incenso? E 1’uomo non ¢ forse I’icona di Dio? Proprio come nell’icona, oltre i colori ¢ la ta-
vola si nasconde la forza benefica di Dio, cosi oltre il corpo e oltre la sua anima peccatrice vive,
nel tempio interiore, nella coscienza, lo Spirito Santo dai molti occhi. Percid non c’¢ niente di
piu prezioso dell’anima umanay.

47 Cfr. Cicero EA?, p. 59.
8 Ibi, p. 63.

4 Florenskij considera invece lo stesso esempio della finestra come soglia tra due mon-
di. Cfr. Florenskij CCM, p. 193: «Con il simbolo ¢ possibile sottintendere qualsiasi realta che,
con la sua energia porta ’energia di un’altra realta superiore dal punto di vista del valore, della
gerarchia: percio, la prima energia ¢ latrice, ¢ una finestra che da su una realta superiore, ¢
con la frantumazione di quella inferiore si offre la luce anche di quella superiore, non di per sé€,
ma dal momento che si ¢ chiusa la finestra. Cid non significa che la stessa realta superiore abbia

98 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Ecco allora [...] ’eventualita di pensare [...] non piu solo entro le sacre
pareti del trascendentale, ma davvero come il locum fenestrale privilegiato,
spalancando esafanicamente, kenoticamente il quale la Deita si (in)comunica
all’umano.>

A preparare la rivelazione della «Deita che si (in)comunica all’'umano» ¢ al-
lora I’esperienza dell’inquanto inquanto inquanto (iii)’! «possibilitato dall’attimo
improvviso»>?, il quale ne dischiude la fenestralita (ne apre improvvisamente le
imposte, per repentinamente richiuderle), lasciandosi coinvolgere/fenestralizzare
nella nominazione. Cicero scrive:

Che cosa viene prima del pensare? Poiché la domanda non cerca un prius cro-
nologico, né fenoumenologico, né meramente ontologico, ma trascendentale,
la risposta netta [...] non puo che essere: I’inquanto (::). [...] Non mera idea,
ma struttura analogico-eidetica prima di ogni pensante e pensato; non mero
essere, ma comunanza [kotvmvia], senso primo di essere. L’ inquanto inquanto
originaria sensuostruttura.>?

E grazie all’inquanto che si nomina il — e si rende possibile la considerazione
ontologica del — nominato. Ora, Florenskij nel corso delle sue meditazioni filosofi-
che scrive a proposito del nome>*:

«Nomina — numina» non ¢ superstizione, bensi la definizione autentica di cio
che nell’antichita erano 1 nomina, giacché il nome veniva inteso come sostan-
za viva, come oggettivazione dell’essenza mistica alla base del mondo, come
onda a sé stante o guizzo dell’oceano della volonta universale.>

cessato di esistere, ma che la finestra sia stata chiusa. Qualcosa di percepibile attraverso i sensi,
un certo fenomeno si manifesta attraverso quella stessa finestra, senza la quale la realta superiore
non si presenta, ¢ al di fuori di questa essenza porta [... Tale deve essere considerata la realta
sensoriale: in sua assenza non abbiamo accesso alla realta superiore]. La realta inferiore prende
il nome da quella superiore, ¢ la denominazione inferiore si trova al secondo posto in base al va-
lore gerarchico della risposta. Cio che ¢ inferiore si ribella al superiore. Per esempio, I’olio santo
¢ anche un profumo, ed ¢ quella Grazia divina che indissolubilmente ¢ congiunta all’energia di
quel profumoy. Il testo tra parentesi [...] € scritto ibidem, in nota, come annotazione a margine
di Florenskij, 1a dove vi ¢ una lacuna del testo; spaziato nostro.

9 Cicero SM, p. 58.

3! Definita «tri-tautologia dell’iii» in Cicero E4%, p. 61.

32 [bidem.

53 Cicero SM, p. 59.

34 Nel 1921 scrive il saggio I/ nome di Dio, poi pubblicato postumo.

5S Florenskij RM, p. 51. E, questo, un passo che a nostro avviso autorizza senz’altro
I’impiego della parola “numinoso” in riferimento alla spiritualita florenskijana.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 99



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

[...] evocando il Nome di Dio, noi abbandoniamo 1I’immanenza cosi come,
aprendo una finestra, lasciamo entrare la luce in una stanza. La finestra appar-
tiene alla casa ed ¢ I’apertura che consente alla luce esterna di entrare. Della
finestra possiamo dire che ¢ «il soley, e allo stesso modo dell’energia di Dio
possiamo dire che ¢ Dio stesso.”

Per quanto astratte possano essere le nostre riflessioni, per quante teorie
possiamo creare, di fatto € nostra convinzione immutabile che pronunciare
il Nome di Dio significhi entrare con tutto il nostro essere in Colui che No-
miniamo.>’

I1 Nome di Dio si fenestralizza in un centro radioso; esso ¢ viatico al mondo
fenoumenico, in cui visibile e invisibile s’intrecciano. Usiamo il termine “viatico”,
non adoperato da Florenskij, perché allude non soltanto a una via da seguire, ma
anche all’ausilio necessario per inoltrarsi lungo tale cammino: la guida, il soste-
gno, il conforto.

Dapprima Florenskij avverte il buio, il non-essere®® e la clausura, ossia la
chiusura e I’impenetrabilita del mistero che immobilizza, perché esso, in quanto
segreto e separato dal reale, non ammette una causa razionale plausibile, né ¢ in
alcun modo afferrabile dai sensi. Segue lo spaesamento, la costrizione di chi, sot-
terrato da verste e verste di terra, soffoca nel buio avvertendo I’imminenza della
morte.

Emotivamente, Florenskij descrive il senso di solitudine, I’abbandonarsi radi-
cale nell’attesa della morte, per la disperazione, ossia per la perdita dell’orizzonte
di salvezza. Il suo dolore ¢ soffocante, come chi avverte il dissiparsi del soffio del-
la vita. E proprio a questo punto che Florenskij viene colto dalla teofania, e tutto
cambia: al buio si contrappone la luce, alla disperazione la speranza e alla morte la
salvezza e la rinascita. Tutto ci0 ¢ recato da un nome unico, improvviso, potente,
intimo col trascendente: Dio.

% Ibi, p. 86.

7 Ibi, p. 88. Cosi finisce il saggio /] nome di Dio, scritto da Florenskij per il concilio Pan-
russo di Mosca del 1917, intervenendo nell’ambito delle tematiche della imeslavie (glorificazio-
ne del nome) e della onomaclastia, dopo il Santo Sinodo del 1913; riferimenti ibi, pp. 65, 70, 85.

¥ 11 non-essere ¢ usato nel senso di una definizione conciliare del 1351: «i Padri della Chie-
sa dicono testualmente che solo il non-essere ¢ privo di energiay; cfr. Florenskij RM, p. 78. Cfr.
anche Florenskij CCM, p. 181: «in ogni essere, 1’essenza ¢ cio che si rivolge a se stesso, mentre
I’energia ¢ ci0 che si rivolge all’esterno; cid significa che soltanto il non essere non possiede
energia. La teoria della concezione simbolica del mondo insegna che ogni realta dotata di un’e-
nergia propria puo essere illuminata dall’energia di un’altra cosa».

100 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

)

1.3. Primo assunto: “Il numinoso e (il Nome di) Dio’

Fin qui abbiamo quasi sempre menzionato illuminazione e rivelazione in coppia.
Ma riproponiamo adesso la questione espressa nell’Introduzione: “L’‘illuminazio-
ne’ e la ‘rivelazione’ sono strutturalmente distinte, o possono convergere in un’u-
nica esperienza?”.

Nella descrizione dell’esperienza di Florenskij scopriamo un rapimento misti-
co che ¢ insieme illuminazione e rivelazione del numinoso, il quale si da come luce
e suono paradossali, e si annuncia con I’attestazione del Suo Nome.

Tutto cio apre alla conoscenza di Dio, facendo emergere un processo gia in
atto, inconscio, come attenzione al mistero che inquieta, perché non ¢ giustificabile
attraverso I’intelletto o la “logica della ragione”, ma pud essere colto dal senso (o
sentimento) interno. Infatti, vi € una “logica del sentimento”, a carattere interme-
dio tra il raziocinio e i sensi, che, sostenuta dalla fede, consente di vedere cio che
¢ occulto e di credere.

In Florenskij la crisi ¢ il momento della separazione dal passato, in vista del
nuovo cammino. La costrizione, il soffocamento, la morte: sono cio da cui germina
la sua fede in Dio, mentre la teofania lo salva dall’annichilimento dell’io — soffocato
da verste e verste di terra — e dalla “sua morte”, intesa come estrema forma di umilia-
zione e annullamento dell’identita. L’illuminazione lo cogliera proprio chiaramente,
come luce che avra rasserenato e addirittura donato speranza e salvezza. Inoltre, vi
sopraggiunge non da s€, ma da altro da sé, il nome di Dio: questo ¢ annuncio.

Florenskij non avverte solo il darsi infuturantesi della luce di salvezza, ma anche
la presenza del Nome di Dio, foriera di ulteriori ri-velamenti: questa ¢ rivelazione.

L’illuminazione a-venire viene annunciata dalla rivelazione del Nome di Dio,
e quest’ultima prepara nuove eventuali ri-velazioni illuminanti. Quindi, /’“illu-
minazione” e la “rivelazione” sono strutturalmente simili, ma cronotopicamente
distinte, e possono convergere in un ’'unica esperienza.

La distanza tra queste due manifestazioni del numinoso ¢ piu che altro a livello
ermeneutico, poiché entrambe sono attraversate direttamente dall’inquanto, come
medio proporzionale tra I’economia incommensurabile dell’afania (dell’inappa-
renza) e il cosmo visibile/invisibile in cui viene implicata anche la nominazione.
Nonostante la comunanza strutturale di fondo, 1’illuminazione e la rivelazione si
caricano di un valore di senso differente: 1’una sprigiona una luce anticipatrice,
I’altra svela/ri-vela gradualmente il suo mistero — via via illuminando il termine
umano della rivelazione.

L’illuminazione e la rivelazione sono accomunate dalla medesima struttura
energetica fenoumenica, poiché tralucono nell’esperienza donandosi gratis attra-
verso segni paradossali.

Floriddia, All'improvviso il numinoso, pp. 83-122 101



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

CAPITOLO SECONDO

Lo sguardo interiore

2.1. L’ingenuita rivolta al mistero

Illuminazione e rivelazione sono centrali — per importanza — nella vita di chi ne fa
esperienza. Ma qui non si allude a una mera centralita cronologica. Per Florenskij
I’evento improvviso, che diventa cruciale, prescinde dall’eta. Infatti, vi ¢ da una
parte la vita, che matura a partire dalla nascita, e dall’altra I’evento che fa da spar-
tiacque tra un prima ¢ un dopo, a prescindere dalla sua collocazione temporale.
Non solo, ma gia prima dell’evento, vissuto come tale, ¢ in atto una predisposi-
zione istintiva volta ad accogliere il numinoso, in quanto ¢ viva I’attenzione alla
fascinazione del mistero, ed esso sta cosi a cuore da diventare oggetto di ricerca
scientifica. Tale istinto, mosso dal sentimento, diventa fecondo pensiero di idee
scientifiche ed ¢ osservabile nei bambini®.

Ci0 comporta allora un’inversione di percorso, procedendo cio¢ a ritroso ri-
spetto all’esperienza adolescenziale florenskijana esaminata; anche perché non
basta studiare 1 fenoumeni specifici, ma bisogna risalire da essi al cosiddetto Ur-
phdnomen, 1l “protofenomeno” di matrice goethiana il quale consente di superarne
la generalita esteriore, per rivolgersi piuttosto al tratto specifico — interiore — che
risiede nell’attivita della coscienza.

Florenskij ritiene che dall’attenzione al “mistero di un’incognita” sorga la
disposizione del pensiero a porsi domande, guardando al simbolo che esso rappre-
senta, mentre acuisce il desiderio di conoscenza fino ad avvertirne una profonda
brama: il cuore batte all’impazzata e sale forte 1’eccitazione di scoprire, penetran-
do in profondita nel suo enigmatico sapere. Il “protofenomeno” ¢ appunto questo
sentimento® che si puo chiamare autenticamente fenoumenico: uno struggimento,

9 Cfr. Florenskij ND, p. 261: «tutte le idee scientifiche che mi stanno a cuore sono sempre
state suscitate in me dalla percezione del mistero. Tutto cid che non ispira questo sentimento,
non rientra affatto nell’ambito del mio pensiero, mentre cio che lo ispira vive in esso e prima
o poi diventa oggetto di ricerca scientifica. Per questo ti ho scritto a piu riprese che non ti devi
preoccupare per i bambini e che io ho fiducia in loro: anche in loro, infatti, deve abitare I’istinto
del pensiero scientifico, che si basa su questo sentimento di cio che ¢ misterioso e viene da esso
alimentato; ¢ un sentimento inspiegabile, ma che non delude.

%0 Riguardo a cio cfr. Florenskij MF, pp. 205-208: «Le vesti non velano, ma svelano un
corpo splendido, e lo fanno, tra I’altro, in modo ancora piu splendido, rivelandolo nel suo casto
pudore. Al contrario un corpo denudato sfacciatamente si chiude alla conoscenza, poiché ha

102 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

come una sete di sapere, un’urgenza a cui il pensare non puo sottrarsi. Tale tensio-
ne erotica alla conoscenza € come un ricordo antico dell’anima, attratta da cio che
¢ destinata a conoscere®'.

Gia nell’infanzia® si ravvisa questo approccio sentimentale alla conoscenza
che dispone a una visione mistica — fenoumenica — del reale aperta al mistero e in
grado di cogliere, ingenuamente, con stupore e meraviglia, I’essenza piu pura del
mondo e la sua bellezza.

E un pensiero integrale che Florenskij chiama celomudrie®. 11 termine, di

99 ¢¢

derivazione russa, ¢ usato con riferimento sia al significato di “castita”, “purezza”,
sia anche alla “integrita”, cio¢ allo “sguardo sapienziale su tutto il reale”, e quindi
a una benevolenza verso il mondo in generale. Tale benevolenza, tipica nella fan-
ciullezza, va poi ad affievolirsi nell’eta adulta, attratta com’¢ quest’ultima dalla fa-
scinazione superficiale della esteriorita®, oppure, al contrario, dallo sguardo scien-

perso la partita con il proprio pudore, che ¢ di fatto la misteriosa profondita della vita e la luce
dal profondo. Ora, guardandomi indietro, capisco perché sin da bambino, sin da quando imparai
a leggere — o quasi —, avevo sempre in mano Goethe e ancora Goethe. [...] Razionalmente lo
capivo poco, mentre sentivo con certezza che era qualcosa a me affine. E ci0 a cui tendevo era
il protofenomeno goethiano, pur se, secondo Platone, in una sua carnalita piu ontologica. Era lo
URPHANOMENON. [...] La mia attenzione, pero, si inchiodava con una forza incontrastabile a tutto
cio che lasciava trasparire un’evidente protofenomenicita. L’inconsueto, il mai visto, lo strano
quanto a forme, colori, odori e suoni, tutto cio che era molto grande o molto piccolo, quanto era
lontano, quanto violava i confini chiusi del consueto, che irrompeva gia nel visto, era una cala-
mita, e non dird per la mia mente, poiché si trattava di qualcosa di piu profondo, ma per tutto il
mio essere. Poiché, quando percepiva qualcosa di particolare, tutto il mio essere gli si avventava
incontro, e né le esortazioni, né le difficolta, né la paura erano in grado di trattenermi, se solo
qualcosa mi si presentava come protofenomeno. [...] ed ¢ li che bisogna guardare, li che bisogna
tendere I’orecchio al mistero del mondo, pronti a cogliere 1’attimo».

1 Cfr. Florenskij CCM, p. 126: «Avauvnoig € ricordo, impressione seconda del contatto
sensoriale con il mondo celeste. Quando guardiamo le cose, rammentiamo gli archetipi spirituali
che un tempo avevamo a disposizione. In Platone c’¢ la preesistenza delle anime. Il senso piu
immediato del termine avauvnoig ¢ il dischiudimento dei sensi nell’iniziazione al mistero, dopo
di che I’anima, avvolta dall’emozione, 1o comprende».

62 Cfr. Florenski ND, p. 262: «i bambini sono saggi, anche se probabilmente non tutti. Ri-
chiamo alla mente la mia infanzia e vedo quanto da allora sono diventato piu stupido e come, in
generale, non ho fatto che diventare sempre piu stupido. Ogni passo nella vita ¢ un passo indie-
tro. Forse solo nella vecchiaia, ma inoltrata, si pud cominciare il ritorno all’infanziay.

63 Sul concetto di celomudrie cfr. Florenskij CC, p. 21.

4 Cfr. ibi, p. 92: «lo, invece, volevo immergermi nel profondo della vita del mare che, lo
ripeto, per me era un dato di fatto. Quel che cercavo erano le forze segrete della vita interiore
mediante le quali si produceva un dato fenomeno. Invece gli adulti trascinavano il fenomeno alla
superficie sostenendo che fosse quanto mai semplice ed esteriore».

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 103



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

tifico, sistemico, dettagliato, ma frammentario sulle cose, con il rischio di perdere
la visione unitaria del tutto. Il fanciullo € invece umilmente attratto dal mistero che
discretamente si cela e si rivela in uno sguardo, corrisposto, con I’altro o con la
Natura, sia essa un fiore, una roccia, lo sciabordio delle onde, la forma delle nubi,
solcate dalla luce del sole e dalle loro stesse ombre®.

Questa profonda valorizzazione dell’infanzia, come primo scintillio del pen-
siero mistico, creativo, filosofico, rappresenta una prospettiva rovesciata®® rispetto
alla prospettiva del Rinascimento. Nonostante 1’avanzamento tecnologico e scien-
tifico, Florenskij riabilita e valorizza la percezione del mondo dell’antica cultura
medievale, mentre critica quella rinascimentale per «frammentarieta, soggettivi-
smo, astrattezza e superficialita»; la cultura anteriore viene invece valorizzata «per
organicita, oggettivita, concretezza, profondita»®’.

Da essa trae un interessante studio sulla spazialita nell’opera dantesca, pre-
so in considerazione nell’ambito della rappresentabilita dei numeri immaginari.
Florenskij vi scopre un’interessante chiave di lettura, applicabile in contesti assai
differenti, poiché afferma la teoria secondo cui dalla organizzazione dello spazio
deriva la stessa concezione del mondo®.

2.2. L’esperienza estatica

In una lettera indirizzata ai figli I’8 gennaio 1924, Florenskij, ormai ultraquaran-
tenne, narra 1’esperienza estatica vissuta ai tempi del liceo. La descrive “integral-
mente” nei vari aspetti fenoumenici, esplicitando esteriormente la straordinaria
salita dell’altopiano, e interiormente il suo “sentire” corporeo, emotivo, mentale.
Dapprima prova la fatica della salita, interrotta a piu riprese, ma poi d’un trat-
to, colto da un’intensa elevazione estatica, non se ne cura piu e procede ulterior-
mente volando o compiendo falcate dall’ampiezza inimmaginabile, e avvertendo
la sensazione di leggerezza del corpo e della mente. Si chiede se allora, pesandosi,
sarebbe stato effettivamente piu leggero, mentre sente di levitare vincendo la forza
gravitazionale. La mente ¢ come innanzi alla «Grande Ragione» divina, dimenti-
ca di ogni fardello: meschinita, incomprensioni, angosce, incombenze. L’essere €

5 T1 modello della spiritualita del celomudrie ¢ considerata Maria, la Theotokos, 1la Madre
di Dio, che nell’infanzia avrebbe avuto prefascinazioni del suo destino.

% La prospettiva rovesciata ¢ anche il titolo dell’opera del 1919. La prospettiva rovesciata
¢ soprattutto nelle icone, li dove, cio¢ in quelle dal XIV al XVI secolo, la si puod notare tanto da
non poter essere considerata come casuale, ma intenzionale. Cfr. Florenskij CC, pp. 199-200.

7 Per le espressioni citate cfr. N. Valentini, /I Dante di Florenskij. Tra poesia e scienza,
Lindau, Torino 2021, p. 25.

% Ovviamente, non ¢ questa la sede per prendere in considerazione tale chiave di lettura.

104 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

completamente assorto nella gioia celeste e nell’armonia con la totalita del mondo,
tale da non nutrire alcuna preoccupazione del futuro, sia esso terreno o dopo la
morte. Egli non ¢ solo: ¢ come assecondato da un flusso etereo celeste che lo con-
duce, mentre si compenetra nella sua interiorita, inebriandosi nel senso di pienezza.

[’estasi ¢ la massima esperienza mistica del numinoso di cui talora I’uomo fa
esperienza, senza disporre del potere di attivarla a proprio piacimento. Ne ¢ infatti
avvinto e sorpreso, € percio tale stato viene descritto come un inspiegabile rapi-
mento, in cui si ha esperienza di ci0 che ¢ «occulto» (occultus: nascosto da un velo
perché degno di venerazione), cio¢ al di 1a di cio che € conosciuto come meramente
visibile o inferito come meramente invisibile®.

In riferimento al vissuto, € nella fede e nella preghiera che Florenskij trova
il modo di rapportarsi col divino di cui ha fatto esperienza. E, accendendosi in lui
il desiderio di conoscere Dio, si accorge di non poter seguire una via scientifica o
dimostrativa, senza ricadere in soluzioni aporetiche o adducendo argomentazioni
concatenate secondo una successione confluente nel regressus ad infinitum. L’ uni-
ca via sembra quindi quella veritativa: «Credi nella Verita, spera nella Verita, ama
la Verita»™. Cio implica anteporre la credenza alla conoscenza, rinunciando alla
dimostrazione logica, evitando la sospensione del giudizio come epoche, mediante
I’affermazione di un giudizio di verita sulla Verita di Dio per fede.

In effetti, dopo le diverse occasioni di esperienza del numinoso, non gli occor-
re dimostrare: gli basta credere. E se si obietta che la ragione dell’'uomo non possa
conoscere ci0 che non ¢ propriamente umano, ¢ allora plausibile per Florenskij ad-
durre I’esempio dell’estasi come «un distacco momentanco da se stessi»’'; un’uscita
momentanea da sé€ che giustifica la possibilita dell’incontro “conoscitivo” col divino.

La conoscenza ¢ una uscita reale del conoscente da se stesso, oppure (le due
cose si equivalgono) un reale ingresso del conoscente nel conosciuto, un’u-
nione reale del conoscente e del conosciuto [...], qualificando direttamente il
cuore e I’anima di questo «uscire da se stessi» come un atto di fede nel senso
religioso e ortodosso della parola, perché 1’«uscita» verace ¢ proprio la fede
mentre tutto il resto puo essere sogno o inganno.”

Quindi, nell’estasi si conosce Dio perché si ¢ al di fuori di sé. In tale processo
conoscitivo Dio ci dona i1l Suo amore, mentre a Lui ritornano la conoscenza e la
gioia per la contemplazione della Sua bellezza.

8 Cfr. Florenskij RM, p. 29: «Tutte le cose si contemplano reciprocamente e mille volte
I’una nell’altra si riflettono. Tutte le cose sono fulcri dai quali sprizzano forze misteriose».

0 Florenskij CFV, Lettera quarta — La luce della verita, p. 108.
! Florenskij RM, p. 43.
2 Florenskij CFV, Lettera quarta — La luce della verita, p. 109.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 105



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

CAPITOLO TERZO

Della speculazione filosofica

3.1. L’esegesi mistica

Vissuta I’esperienza dell’ascesi, Florenskij si addentra nello studio della mistica,
poiché ritiene che non basti dedicarsi alle pratiche religiose esteriori, che nel tem-
po finiscono per disperdere pian piano il senso profondo del rapporto col divino,
svuotandosi gradualmente della loro carica spirituale. E necessario che la fede sia
nutrita, proprio in ragione delle antinomie intime che la caratterizzano:

E difficile, & faticoso, & impossibile non essere cristiani, non esserlo a parole,
quando si € contenti e in pace, ma nella vita, tra tormenti e sofferenze; non
nella contemplazione, ma nell’azione.

Non ci sono le forze per vivere cristianamente: ma come si pud non vivere
cristianamente? E facile dire: “Sii cristiano!”. E facile dire: “Non essere cri-
stiano!”. Ma per 1I’uomo ¢ difficile mettere in pratica sia 1’una sia 1’altra cosa.
Contraddizione, contraddizione, contraddizione. La disintegrazione della real-
ta. E quanto piu la vita si fa intensa, tanto piu acute diventano queste contrad-
dizioni contrapposte 1’una all’altra.

Arriva [...] si imprime nella testa, infuoca il cervello, tormenta e strazia;
nessuna sofferenza corporale, nessuna malattia, nessun supplizio ci tormenta
quanto la contraddizione.”

Lo scopo dell’esegesi mistica non puo essere quindi una mera erudizione:
Florenskij intende dedicare la sua vita a Dio e approfondire la conoscenza di Colui
che gli si ¢ rivelato per grazia. L’esperienza mistica ha infatti il suo esordio proprio
dall’intervento di Dio: € charisma che ne permette la contemplazione intelligente,
poiché altrimenti la Sua presenza resterebbe inavvertita.

Le vie in cui opera la grazia sono molte: alle volte ’'uomo nella sofferenza
riscopre la propria insufficienza e si rimette a Lui; altre volte, al contrario, in un

3 Florenskij CC, p. 230 (in La forza di Dio, orazione funebre del 06/11/1908, dedicata al
sacerdote Georgij Ch. Pop-Charalampiev, compagno di studi dal 1903 al 1907, all’Accademia
Teologica di Mosca). Particolarmente spiacevole risulta il fardello della contraddizione, cosi
come narrato da Florenskij in riferimento alla sorte del compagno, ammalatosi poco dopo la sua
tanto desiderata rinascita spirituale, e che viveva antinomicamente questa condizione. Eppure,
Florenskij trovava, nella sua incrollabile forza di non abbandonarsi all’ira, il sostegno di Dio (ibi,
p. 232): «Nella forza di Dio c’era per lui proprio la soluzione vitale alla contraddizione, tra la
necessita di essere cristiani e I’impossibilita di esserlo fidandosi delle proprie forze».

106 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

improvviso rapimento estatico, avverte la beatitudine. Comunque avvenga I’espe-
rienza del numinoso, segna la vita sia del singolo, sia della comunita ecclesiale
nella sua interezza:

La mistica non riguarda soltanto il vissuto, I’esperienza personale e intima dei
misteri divini, le visioni interiori riservate a pochi, ma ¢ una vera e propria
facolta della conoscenza che investe 1’intera esperienza ecclesiale. In questa
tradizione si ¢ saldamente custodito un nesso vitale tra amore di Dio, visione
divina e conoscenza di Lui. Per questo la mistica ¢ intesa come culmine della
teologia, vale a dire, in ultima istanza, «contemplazione della Trinita».”

L’instaurarsi di un legame mistico con la vita si corrobora nell’intreccio con
varie forme di religiosita e culto, ora espresse come adorazione devota e intensa
partecipazione liturgica sottoforma di preghiera, meditazione e contemplazione, in
una vita ecclesiale, ora come ascetismo in un intimo percorso di scavo interiore,
pentimento € cammino di espiazione e perfezionamento spirituale, nel ritiro a vita
consacrata, solitaria, come degli eremiti e anacoreti, o nei cenobi monastici.

Florenskij congiunge lo studio della mistica alla teologia, anzi 1’una non puo
fare a meno dell’altra, perché solo cosi ¢ possibile approfondire la conoscenza del
numinoso in un concreto rapporto sia col singolo sia con I’intera ecclesialita dedita
al culto, su cui siradica e germina ogni cultura, con i suoi propri caratteri di unicita.
Di fatto, gia dalla fine del XIX secolo emergeva il peculiare carattere della mistica
orientale slavo-ortodossa dai contorni distinti rispetto a quella occidentale; eppure,
Florenskij recuperava con cura tutta la ricchezza ermeneutica tramandata, sin dai
padri conciliari, passando dai testi patristici — omelie, commentari biblici, inni,
preghiere — alle fonti tratte dalla poesia, letteratura, arti e filosofia, in cui emerge
I’attenzione ai temi della trasfigurazione del reale nella manifestativita del numi-
noso, il simbolismo dei misteri, la cristologia, la kenosis ecc.

Cosi, per Florenskij € la mistica a tenere insieme «/nstrumenta, Notiones, Sa-
cra»”. Essa fonda il legame tra 1I’aspetto economico, che comprende cio che ¢ utile
alla realta, cio¢ gli strumenti (I), I’aspetto ideologico, ossia il complesso dei con-
cetti (N), e ’aspetto religioso, che attiene alla sfera della coscienza (S). Anzi, «la
mistica € il centro di I, N, S, 1 cui legami si conservano in virtu della sua presenza.
E la radice delle relazioni»’e.

Nella Colonna Florenskij tenta di connettersi al divino grazie alla intermedia-
zione dell’amico destinatario delle lettere, sperando in «un raggio di pace serena,

" Florenskij MAR, p. 13; cfr. anche riferimenti in nota.
> Florenskij CCM, p. 129.
6 Ibi, p. 130.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 107



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

di purezza e di fede». Qui I’esperienza mistica comporta quindi un rapporto col
mistero quantomeno triadico, con 1’accantonamento dell’autoaffermazione del sé
e I’abbraccio amicale essenziale con I’'umano.

Nel saggio Per un giudizio sulla mistica, 1915, dedicato al poeta simbolista
V.I. Ivanov, Florenskij studia la mistica sul piano antropologico partendo dalle
conclusioni del suo stimato contemporaneo, che aveva definito ’'uomo «animal
religiosum o, piu precisamente, animal exstaticum»’’, considerando 1’estasi come
momento cruciale dell’esperienza religiosa al punto da collocare in essa la fede in
Dio, I’'inizio delle religioni e della vita mistica. Secondo Ivanov 1I’amore inceneri-
sce 1’1o immolandolo a Dio:

Finché non amo 10 sono;

nell’amore come I’araba Fenice 10 muoio:
10 stesso appresto il talamo di fuoco,

nel sole 1 miei due occhi fissando;
raccolgono le faville ardenti, avvampo...
Non spegnere I’incendio!

Sul rogo, mentre brucio,

a me ’amore canta: “Sei”.”

In questo fuoco d’amore il divino s’incarna nell’uomo, grazie allo Spirito San-
to, mentre Cristo ¢ I’emblema di questa estasi mistica che muore e risorge incar-
nando I’amore per la croce. L’'uomo, con I’illuminazione mediata dalla grazia, vive
la morte del suo 10, come kenosis di s€ e, successivamente, rapito da Dio, vive I’e-
sperienza dell’estasi mistica con la propria divinizzazione, cio¢ la compenetrazio-
ne col divino. L’estasi € un’esperienza in cui Dio ¢ come Dioniso Ade/Elios, cio¢
essa ¢ antinomicamente insieme ascesa, come elevazione, e sprofondamento, come
annientamento di sé€, per la divinizzazione e unificazione con Dio. Cosi Florenskij
studia il rapimento estatico pensandolo dai “luoghi ctoni” alle “sacre dimore””;
poi la persona, riavendosi, rievoca le immagini simboliche del mondo invisibile.

La legge generale ¢ sempre una: I’anima si inebria del visibile e, perdendolo di
vista, si estasia sul piano dell’invisibile — questa ¢ /'abolizione dionisiaca dei
ceppi del visibile. Sollevata che sia in alto, nell’invisibile, e a questo punto le
vengono incontro ancora le immagini simboliche del mondo invisibile — 1 volti
delle cose, le idee: questa ¢ la visione apollinea del mondo spirituale.*

77 L. Z&k in Florenskij MAR, p. 127, nota.
8 [bidem.

" Ibi, p. 128.

80 Ibi, p. 129.

108 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Nell’estasi vi ¢ il piu alto grado di elevazione mistica in cui compartecipano
I’umano e il divino attraverso un doppio stato kenotico, cio¢: di Dio, che si spoglia
dei suoi caratteri per rispecchiarsi nella somiglianza analogica con la sua creatura
in modo da farsi ri-conoscere; e dell ‘'uomo, che annulla il proprio io nullificandosi
e umiliandosi, per poi elevarsi nell’estasi mistica. Cid prevede due momenti di-
stinti: dapprima Dio nella sua kenosis si fa uomo verso la sua creatura e, con il suo
sacrificio, libera I’'uomo dal peccato; quindi, nel secondo momento, 1’uomo si di-
vinizza elevandosi verso Dio attraverso 1’estasi mistica. Quest’ultima ¢ una uscita
fuori da se stessi, un rapimento per ascendere verso Dio®'.

3.2. La dogmatica persuasiva

L’illuminazione segna la vita di Florenskij, che scopre e approfondisce una nuova
Weltanschauung come concezione cristiana del mondo e la approfondisce. Dap-
prima cio avviene attraverso 1’esegesi mistica, € successivamente in un crescente
impegno sul fronte della dogmatica e della speculazione filosofica; lui ¢ infatti
conscio della propria «missione storica che gli era stata assegnata da Dio nel mo-
mento della conversione al cristianesimo e che si era manifestata tramite alcuni
santi russi, in particolare san Sergej di Radonez»®2.

Tra il 1904, anno in cui si iscrive all’Accademia Teologica di Mosca, e il
1917, anno della Rivoluzione di Ottobre, Florenskij comprende che il proprio sen-
tire ¢ comune a quello del popolo russo, attratto dal misticismo, ma tormentato dai
rivolgimenti politici in atto. Trova una guida spirituale nello starec Isidor, che lo
sostiene nel delicato momento della scelta dell’ordinazione a sacerdote ortodosso
uxorato, nel tempo in cui era invece osteggiato dal padre naturale.

Pavel si inoltra in un cammino spirituale che ¢ insieme anche teologico e fi-
losofico, alla ricerca dei nessi tra i due mondi e dell’ontologia con la soteriologia.

81 Florenskij recupera il senso del rapimento estatico dalla tradizione letteraria e filosofica,
espressa attraverso il mito e scritti poetici. Il rapimento in tutte le sue manifestazioni, cosi come ¢
stato descritto, € un’apertura verso il mondo ultraterreno e implica ’acquisizione di cio che non ¢
proprio dell’umano. I1 distacco dal mondo terreno per la visione estatica dell’altro mondo o regno
dei misteri € spesso associato alla morte; quindi, il rapimento estatico, procurando un’altra morte,
inizia la persona a morire bene, poiché la morte ¢ soltanto un passaggio al mondo invisibile. Colui
che ¢ colto dal rapimento estatico — il consacrato —, ritornando al mondo visibile, manifesta poi
I’attesa nostalgica del mondo invisibile. Lasciando cio che ¢ ctonio, terreno, si accede a un altro
mondo ora come mondo celeste, superno, ora come mondo sotterraneo, come 1’Ade. Dunque, il
rapimento estatico puo essere anche evocato, non solo subito. Cfr. Florenskij MAR, pp. 97 ss.

82'V. Valentini - L. Zak, Introduzione a Florenskij CC, p. 16.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 109



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Da qui I’impegno nel libero sforzo ascetico per coltivare la bellezza spirituale, nel
segno del celomudrie®. 11 forte legame con Dio ispira il desiderio di conoscerlo piu
in profondita. Percio ¢ fermamente convinto che anche la teologia ufficiale orto-
dossa, insegnata nelle Accademie teologiche, non puo che promuovere tale cammi-
no di conoscenza, rendendo noto colui che ¢ Padre e carne in Cristo, compenetrata
dallo Spirito Santo®.

Quindi, se la grazia illumina, non basta prostrarsi in adorazione e seguire la
via del pentimento, della preghiera, o di un silente e assorto misticismo, perché
cosi si puo cadere nello psicologismo religioso o in un muto apofatismo. Per dare
fondamento all’esperienza religiosa bisogna invece orientarsi verso 1’esegesi mi-
stica, chiarendo alcuni aspetti dell’esperienza dei santi, e penetrare nella pregnanza
dei misteri attraverso la dogmatica ecclesiale.

La dogmatica deve abbracciare la mistica, come accoglimento del numinoso
che ci puo raggiungere, e la mistica a sua volta non puo rinunciare alla dogmatica.
Il nesso tra mistica e dogmatica ¢ nella conoscenza del Revelatum, la quale € uni-
tamente grazia e cammino ascetico, in un’esperienza viva dell’ordinarieta, corro-
borata dalla traspirante numinosita. La dogmatica va dunque colta nella fiduciosa
persuasione della graduale rivelazione del volto di Cristo, «Colui che porta in sé
I’umanita ideale»:

Sono le Sue esperienze a costituire il vero fondamento della dogmatica. Le
esperienze di Gesu di Nazaret sono il ponte attraverso cui la dogmatica puo
passare dalla terra al cielo, dalla psicologia alla metafisica.®

E cosi Florenskij si persuade all’amore verso Dio entrando nel corpo mistico
della Chiesa per servirla.

La vita non ci aspetta, la vita reclama le sue esigenze, ed ora non si potra piu
restare semi-credenti o semi-ortodossi come la maggior parte di noi, ma bi-
sognera o dare colpi con mano ferma alla Chiesa ortodossa ed essere spietati
anche nei confronti di cio che ci € piu caro (non escludendo nemmeno la pietra
angolare), oppure raccogliere tutte le forze dell’anima in vista di un unico fine:
per servire la Chiesa, per difendere la Chiesa e, chi lo sa, forse per il martirio.*

Percio la Chiesa detiene 1 tesori della religione e li custodisce senza vacillare,
nonostante le minacce dei miscredenti. Saldi nella comunita ecclesiale, due sono le

8 Ibi, p. 21.
8 Ibi, p. 31.
8 Florenskij CC, p. 161.

8 Ibi, p. 29. 1l martirio di fatto vi fu nella vita di Florenskij, se cosi si puo considerare la
sua prigionia nei gulag russi, terminata con la fucilazione.

110 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

vie della vita volta alla ricerca della verita religiosa: la teodicea e 1’antropodicea.
Laprima ¢ la via dell’ascesa dall’uomo a Dio, la seconda la discesa di Dio a noi, ma
entrambe sono possibili solo tramite 1’energia della grazia divina, e «non possono
essere scisse rigidamente 1’una dall’altra. All’interno dell’esperienza religiosa ogni
passo congiunge antinomicamente la via dell’ascensione e quella della discesa»®’.

La teodicea ¢ 1l cammino di giustificazione dell’esistenza di Dio, di ricerca, di
ascesa verso colui che dona la salvezza. ’uomo non puo riuscire in tale impresa
con le sue uniche forze, ma appunto per tramite della grazia mentre cerca il fonda-
mento della sua Verita. Tale fondamento lo trova nella Verita stessa, ossia quando
I’accetta per fede rinunciando alla propria aseita:

«Agli uvomini questo ¢ impossibile, ma tutto ¢ possibile a Dio» (Mt 19,26). Ed
ecco che «la Verita stessa spinge 1’'uomo a cercare la veritay [...] la stessa Veri-
ta triuna compie per noi cio che a noi ¢ impossibile, la stessa Verita triipostatica
ci trascina a Sé.%®

Alla teodicea fa da contraltare 1’antropodicea, che ¢ invece il percorso in cui
I’uomo, accogliendo la grazia di Dio, si salva. Stavolta ¢ la giustificazione dell’'uomo
il giogo da sostenere. La kenosis di Dio* illumina I’anima della sua creatura e la sal-
va, mentre questa, riconoscendo entro sé€ la Sua immagine, perde la sua identita. Que-
sto puo essere un momento sofferto, poiché ¢ la stessa kenosis di Dio in Cristo che si
accompagna a quella dell’uomo, il quale rinuncia alla propria aseita affidandosi a Lui.

8 Ibi, p. 14.
8 Florenskij CFV, Epilogo, p. 401.

8 Cfr. Florenskij IL, pp. 21-22: «Dio non puo cessare di essere Dio, come il triangolo non
puo far si che la somma dei suoi angoli non sia equivalente a due retti»; I’egoismo divino — ecco
I’idea che trasformava Dio in demonio. Al contrario I’idea cristiana di Dio ¢ quella di un Amore
Sostanziale, amore internato in Se stesso, € quindi esternato fuori di S¢€, ossia 1’idea dell’umilta
di Dio, della sua auto-umiliazione, manifestatasi per la prima volta nel creare il mondo, cio¢ nel
porre accanto a S€ un essere autonomo, nel dargli la liberta di evolversi secondo le leggi proprie,
e quindi nel volontario limitarsi di Dio stesso. Quest’idea — I’idea dell’umilta di Dio, dell’auto-u-
miliazione di Dio — ¢ stata, secondo me, la prima a fornire la base per riconoscere alla creatura
I’autonomia e quindi la sua responsabilita morale davanti a Dio. [...] Cristo ha portato al limite
I’idea dell’umilta divina: venendo nel mondo, Dio depone la forma della Sua gloria e assume la
forma della Sua propria creatura (Fil 2,6-8), si sottomette alle leggi della vita creata, non infran-
ge il corso del mondo, non sorprende il mondo col fulmine e non lo stordisce con il tuono come
pensavano 1 pagani (basti ricordare il mito di Giove e Semele); invece si limita ad accendervi
una modesta luce, attirando a S¢€ la Sua creatura peccatrice e sfinita, cercando di farla rinsavire
e non castigandola. Dio ama la sua creatura e si strugge per essa ¢ per il suo peccato. Dio stende
la mano alla creatura, la prega, la chiama, attende il ritorno del suo figlio prodigo. E "'umanita
¢ a capo del creato, ne ¢ responsabile davanti a Dio, come I’uomo ¢ responsabile per ’'uomoy.

Floriddia, All'improvviso il numinoso, pp. 83-122 111



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

All’accoglienza di Dio che discende si accompagna 1’ascesi dell’'uomo ver-
so di Lui; quindi, teodicea e antropodicea si compiono contemporaneamente, per
mezzo della grazia e della fede nella Chiesa che tiene uniti 1 fedeli in Dio. La Chie-
sa ¢ «Santa, peccatrice, eppure necessaria»’.

3.3. Secondo assunto: “Il numinoso e rapimento”

Dal percorso fin qui compiuto possiamo tracciare un ulteriore passo chiarificatore
riguardo alla struttura, alla fenoumenologia, nonché all’ermeneutica della “illumi-
nazione” rispetto alla “rivelazione™.

Si tratta di una inattesa, improvvisa e rapente manifestazione del numinoso,
non dipendente dalla volonta del soggetto, ma dalla grazia divina. Le coordinate
spazio-temporali di tale evento fenoumenico sono quattro, cosi come ne parla Flo-
renskij: alle tre coordinate spaziali si aggiunge infatti la quarta, il tempo. L’illumi-
nazione non avviene semplicemente né innanzitutto nel cronotopo, bensi nell’e-
stante — 1’attimo improvviso —, avvinto nella discontinuita esafanica che in-segna
nel cuore, sentimentalmente, la fede in Dio.

Nell’arte questo estante si puo coglierlo per esempio nell’enigmatico Salvator
mundi di Leonardo da Vinci, nella cui sfera brilla uno scintillio, nella trasparenza
paradossale del mondo, come tralucere sincronico dell’esafania, pur nell’unicum
cronotopico che ¢ mondo. E comunque 1’estante, sulla soglia a partire da cui si
danno tempi e spazi e mondi tra loro diversi, che si offre allo sguardo con i suoi
propri segni accomunati dal sentimento della loro straordinarieta, anche se am-
mantati di quotidiano.

L’illuminazione non ¢ prodigio, ma piuttosto un essere in [lume. I segni possono
percio addurre a tante e varie illuminazioni, 0 meglio manifestazioni del numinoso,
sottoforma di trasognanza®', visione, allucinazione, prodigio, sogno, obnubilamen-
to, abbacinamento, volo, ma anche semplice vita che si “aggruma dilatandosi”
nell’estante. Dal punto di vista psicologico, I’illuminazione vera e propria ¢ antici-

% Cfr. Florenskij SE, p. 139.

! Neologismo di Cicero, con cui rende il termine francese bachelardiano “réverie”. Tra-
sognanza si distingue nettamente da “trasognatezza”, per la peculiare carica immaginativo-cre-
ativo-poietico-intenzionale, tale da unire sogno e vividezza in uno stato psichico “diurno”. Cfr.
Cicero IDR, pp. 9 ss., part. p. 17: «Le immagini immaginate, sognate, trasognate, sono in un
certo senso le necessarie preimpronte — inizialmente inaggirabili — dei pensieri e dei concetti, ad-
dirittura della conoscenza e della scienza. E questa noi non sapremmo chiamarla se non appunto
filiazione, derivazione, discendenza diretta — del concetto dall’immagine».

112 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

pata dalla tensione sentimentale del protofenoumeno, come attenzione verso il mi-
stero, tipica nell’eta infantile, che si accresce come sete di sapere, fino a diventare
anche brama, accompagnata dalla passione e dal sentimento dell’attesa (v. supra,
2.1). Eppure, I’illuminazione ¢ imprevedibile ed ¢ avvertita come un rapimento,
improvviso, contro la propria volonta, attraverso il medium proporzionale dell’in-
quanto, tramite cui I’energia numinosa si fenestralizza negli schemi concettuali di
tipo analogico, marcati dall’analogon (che ¢ principio non solo di somiglianza, ma
anche di uguaglianza e identita; cfr. Cicero SM, § 7).

L’illuminazione ¢ quindi segno. Non cosi la rivelazione, che ¢ piuttosto senso,
ascrivibile al tempo in cui si fa chiaro il Revelatum come chiarificazione del mes-
saggio o del significato della grazia ricevuta. La rivelazione si pone dunque come
anteriore e, nelle sue ulteriori fanie, come contingente all’illuminazione, ma la
precede sempre, cosi come il senso precede sempre il segno.

La rivelazione e I’illuminazione sorgono strutturalmente ne/ punto di interse-
zione dei mondi, sono entrambe energia numinosa, ma la prima annuncia, attra-
verso I’inquanto, il senso del messaggio della grazia divina, la seconda — sempre
attraverso I’inquanto — ne segnala la discesa. Entrambe dipendono dalla grazia e
avvengono mediante I’analogon, ma nella rivelazione ’'uomo ¢ attivo, perché ne
elabora il senso offerto che dischiude possibilita di scelta, mentre nell’illuminazio-
ne ’'uomo accoglie passivamente la luce divina.

L’illuminazione si rivolge all’uomo gia investito dall’annuncio rivelativo del
mistero. La realta ne ¢ trasfigurata, e ad avvertirlo ¢ il sentimento.

La rivelazione non investe il meramente umano, bensi il santo dell’umano®?,
I’asceta, colui che in qualche modo, sia pur ancora inconsapevolmente, € gia preso
nel cammino della fede, in un inquieto e vacillante peregrinare, come in uno stato
di crisi.

Riepilogando, 1’“illuminazione” e la “rivelazione” sono — secondo il primo
assunto — distinte dal punto di vista puramente ermeneutico-concettuale, mentre
hanno il comune sfondo strutturale esplicito nell’inquanto, e, pur essendo in con-
nessione scalare, possono darsi singolarmente o convergere in un’unica esperienza.
Ma la rivelazione precede sempre 1’illuminazione. Mentre la rivelazione annuncia
il nome che rapisce estaticamente, 1’illuminazione accompagna lo scandirsi tem-
porale delle scelte conseguenti alla rivelazione. L’annuncio, rivolto all’anima, puo
certo essere disatteso, ma incide comunque in profondita, passando nel sottofondo
umbrale come inquietudine, sia pur soltanto nei sogni. Ma se smuove la volonta,
allora puo avviare a un cammino ascetico.

%2 Cfr. Florenskij CC, p. 222: «L.’uomo ¢ santo nell’intimo della sua anima; ¢ santificato
perché Dio lo ha reso tale, incurante del luridume esteriore».

Floriddia, All'improvviso il numinoso, pp. 83-122 113



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

CAPITOLO QUARTO

Del percorso ascetico

4.1. Rivelazione e Weltanschauung

[’esperienza del numinoso ¢ propedeutica alla fede, e ogni scelta ne viene diretta-
mente influenzata poiché cambia la concezione del mondo, ovvero quella Weltan-
schauung che si era strutturata inizialmente sul modello intra-familiare, ma viene
poi personalizzata allorquando una crisi segna il passaggio da cio che era un dono
tramandato, semplicemente accolto, a una conquista personale. Florenskij teorizza
allora una “Weltanschauung integrale” (globale)®?, nell’intento di superare la sepa-
ratezza tra le ristrette e claustrofobiche ragioni dello sguardo scientifico, evitando
I’abbandono remissivo alla fede religiosa e la sudditanza alla superstizione.

Ci0 avviene in un percorso di vita nuovo, caratterizzato dalla ricerca conosci-
tiva ascetico-mistica e insieme teologica e speculativa. Florenskij riscopre che la
pregnanza ermeneutica della rivelazione puo essere declinata sia ordinariamente
sia nella mistica, riguardando il vissuto personale, oppure nell’intera ecclesialita,
rispetto al Revelatum della dogmatica trinitaria. Cio accade in quanto la rivelazione
¢ parte integrante dello stesso processo conoscitivo, il quale si puo considerare sia
integralmente, come oggetto di conoscenza, sia analiticamente, come — unicum in-
tegrale di — conoscenza del numinoso, specificazione della sua irruzione acausale,
e poi del graduale dispiegamento del suo annuncio in termini di causa/effetto, dal
carattere teleologico (orientando verso “un fine”), escatologico (prevedendo “una
fine”) e/o soteriologico (preannunciando la salvezza dell’anima eletta dalla grazia).

Per cui, concludendo, I’irruzione rivelativa € parimenti un’improvvisa ri-
modulazione della stessa Weltanschauung, con la conseguente ri-significazione
esperienziale nella prospettiva dell’estante, a partire da cui tutte le scelte vengono
ermeneuticamente vagliate e con-formate con un orientamento a carattere teleolo-
gico, ma possibilmente anche escatologico o soteriologico. Da qui I’incamminarsi
nella vita ascetica come perfezionamento spirituale.

% Florenskij confronta differenti concezioni del mondo da cui scaturiscono specifiche ten-
denze ermeneutiche: 1. la concezione religiosa del mondo, che ¢ permeabile alla percezione del
miracolo; 2. la Weltanschauung scientifica, che lo rinnega adducendo spiegazioni razionali; 3.
I’occultismo, che include il miracolo nella superstizione. Florenskij contrappone loro un’altra
visione, in grado di accogliere la pregnanza presente in ciascuna di esse, superando i loro intrin-
seci limiti unilaterali.

114 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

4.2. Terzo assunto: “Il numinoso e viatico”

Alla domanda se I’illuminazione e la rivelazione possano implicare una svolta net-
ta e definitiva nell’esistenza, abbiamo gia in parte risposto sopra (1.3), nel primo
assunto, chiarendo la loro distanza ermeneutico-concettuale, pur nella comunanza
strutturale di fondo, per cui I'una sprigiona una luce anticipatrice, I’altra svela/
ri-vela gradualmente il suo mistero — via via illuminando il termine umano della
rivelazione. Qui intendiamo completare la risposta inserendola nella sfera floren-
skijana della fede e dell’amore.

Per Florenskij, possiamo dire, credere ¢ amare e amare é credere. L amore ¢
la chiave. «Soltanto I’amore unisce le creature con Dio e una con I’altra in unita di
pensieri»’*. L’importanza del rapporto con 1’altro ¢ tale che «1’unita mistica di due
¢ condizione della conoscenza e quindi della manifestazione dello Spirito di Verita
che da questa conoscenza»®. E aggiunge: «L’amicizia ¢ la visione di sé con gli
occhi dell’altro, ma al cospetto di un terzo, e precisamente del Terzo»*°.

Posto I’inquanto come la finestra speculare attraverso cui irrompe I’improvvi-
sa rapina del numinoso, I’amore ¢ allora il fiore energetico che innanzitutto rapisce
I’umano, cosi aprendo poi al co-rapimento degli umani; la fede risulta invece via-
tico per il cammino ascetico.

Florenskij sottolinea che il ruolo del sentimento ¢ innanzitutto 1’anticipazione
della fede, poiché ¢ coinvolto nel protofenoumeno come attenzione al mistero at-
tivata da un pathos travolgente: vi opera nella creatura come un’energia numinosa
che ispira il magnetismo verso la sua fonte originaria, Dio. Successivamente, il
sentimento tiene vivo il legame con Lui, con gli altri e il mondo, perché la Sua
energia si trasmette nell’instaurazione dei legami affettivi®’, contribuendo a creare
una catena amorosa che cinge 1’ecclesia, la comunita dei credenti, e il mondo tutto.
E cosi che ! 'unita diventa diade e la diade diventa moltitudine.

Questo amore divino ¢ amore totale; lo stesso che viviamo nel quotidiano che,
a volte, in quel sentire di intenso trasporto emotivo puo divenire straordinario, bel-
lo, ma anche struggente e straziante.

[’amore sa essere percio scala che congiunge il divino all’umano e viceversa,
ma se — rapiti da Dio — si ¢ in una luminosa ascesi estatica, dopo si ridiscende al
gradino piu basso dell’autoumiliazione personale, come kenosis dell’umano, a cui

% Florenskij 4, p. 35, in cui viene citato 1’abate Talassio.
% Ibi, p. 33.
% Ibi, p. 40. Florenskij dedica all’amicizia I’undicesima lettera della Colonna.

7 Florenskij, infatti, scrive di amare I’amico perché in lui sente la presenza di Dio e ama
Dio attraverso questa amicizia.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 115



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

non resta che una risalita su un’erta ¢ faticosa scalinata. Questa ¢ la durezza della
vita ascetica: un continuo ripensare all’Amore divino che si ¢ goduto per un solo
attimo esafanico, nell’estasi mistica, e poi si ¢ apparentemente dileguato, altrettan-
to improvvisamente, rispetto alla Sua prima irruzione fenestrale.

Ma allora, alla seconda domanda sulla possibilita della reiterazione dei mo-
menti rivelativi, cosa rispondere?

Intendiamo rispondere affermativamente, in linea con la stessa filosofia del
culto di Florenskij. Grazie alla fede, I’'uomo puo cogliere il divino nella quotidia-
nita dei riti, non solo quelli liturgici, ma anche nella ordinarieta della vita cultural-
mente orientata. Questa cultura germina proprio dal culto come stratificazione di
pratiche che in profondita e originariamente si legano a un senso di sacra devozio-
ne, gratitudine e affidamento alla Deita. In ogni espressione culturale troviamo una
connessione cultuale col divino.

Quindi, sorretti dalla fede che afferma la credenza sulla conoscenza; spinti
dall’amore che ¢ fuoco che arde senza consumarsi; possibilitati dall’inquanto (dal
lato umano) e dalla grazia (dal lato divino) — ¢ giocoforza evocare il numinoso,
abbandonandosi alla speranza di ulteriori attimi rivelativi.

Nel suo percorso di vita 1’asceta ¢ comunque un illuminato, perché vive alla
luce divina, ricercando la pregnanza rivelativa del numinoso in ogni momento e
pratica: la meditazione, la contemplazione, la preghiera, gli inni, il silenzio, la pa-
rola, la poesia, I’arte, il pentimento, lo sforzo, la rinuncia, la contrizione, ma anche
la pace, la quiete, la gioia e la benedizione.

Questa richiesta di adorare Dio come Verita ¢ soddisfatta dall’uomo nelle espe-
rienze concrete [immediate] di Dio, perché solo in esse Dio si dona come re-
alta, ed ¢ solo in quest’ultima — cio¢ nella stessa realta e non nel concetto che
noi ci siamo costruiti di essa — che viene a manifestarsi 1’esistenza di Dio, che
implicitamente contiene in sé¢ anche gli elementi per la Sua giustificazione.
Solo stando faccia a faccia con Dio 1’uomo, grazie alla coscienza illuminata,
comprende la verita divina, al punto da benedire Dio per tutto.”®

% Florenskij CC, p. 140.

116 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

CONCLUSIONE

Il lavoro si ¢ sviluppato lungo quattro differenti linee di ricerca:
1. il numinoso;
2. lo sguardo interiore;
3. la speculazione filosofica;
4. 1l percorso ascetico.

La demarcazione dei vari capitoli ricalca il percorso del pensiero floren-
skijano, caratterizzato dall’intima corrispondenza tra il pensato e il vissuto. La sua
speculazione filosofica ¢ infatti spesso declinata in forma epistolare, come nella
sua struggente Colonna, perché tale stile rievoca il bisogno di sentirsi in dialogo
e nell’alterna e complice attesa del parlato e dell’ascolto diadico. A tal proposito
Nikolaj A. Berdjaev scrive che Florenskij «era stato 1’iniziatore di un nuovo me-
todo di filosofare e di teologizzare, non scolastico, ma “sperimentale”»”. E cosi la
vita ¢ diventata il banco di prova del pensiero filosofico di quest’ultimo, che pas-
sava dal rigore del metodo scientifico all’aporetica filosofica e all’argomentazione
“sentimentale” sulle tematiche di fede della teologia, per errare in ogni campo
dello scibile in cui si involava il suo brillante e polifonico genio.

In questa ricerca ¢ stato arduo — anche per noi — mantenere la via speculativa
argomentativa senza inclinare, alle volte, verso tematizzazioni teologiche. L’illu-
minazione ¢ la rivelazione sono infatti manifestazioni del numinoso, le quali s’im-
pongono con una forza dirompente che, come tale, eleva e abbatte, ma mai puo
lasciare indifferenti, e cosi si fondono nella trasfigurazione del reale e richiamano
la cristologia, la kenosis, 1 dogmi ecclesiali ecc.

Abbiamo limitato al massimo questa dispersione di energia, mantenendoci il
piu possibile nell’alveo filosofico d’impostazione prevalentemente ermeneutico-e-
sistenziale. Qui si ¢ espresso il riferimento ad altri pensatori in grado di chiarire
I’opera florenskijana, come Valentini, o ancora si ¢ rimandato a R. Otto, V.I. Iva-
nov, C.G. Jung, G. Bachelard. Alla fine, ha avuto particolare incisivita la compa-
razione o, meglio, I’intreccio della speculazione filosofica florenskijana con alcuni
rilevanti nodi concettuali di V. Cicero, ritenuti imprescindibili per una trattazione
“contemporanea’ su temi inattuali.

L’illuminazione e la rivelazione sono state quindi considerate quali manife-
stazioni del numinoso, cosi come da Rudolf Otto, coevo di Florenskij. Ma so-
prattutto Cicero permette di giustificare speculativamente la possibilita del “mi-

% Valentini, Pavel A. Florenskij. La sapienza dell amore, cit., p. 61.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 117



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

racoloso pensamento e riconoscimento di Dio”, con le sue categorie concettuali
a-fenoumeniche sgorgate dall’inquanto, mentre con la nozione di attimo esafanico
consente di dischiudere una maggiore capacita di comprensione — dell’extra-eter-
nita e dell’extra-temporalita — nel soffio vitale di un unico estante, 1a dove, in una
specularita fenestrale, si danno stratificazioni dell’essente.

Sulla scorta di Cicero, occorre secondo noi sottolineare I’importanza della
fondazione sia strutturale-concettuale, sia temporale, sia cristologica dell’even-
tuarsi del numinoso, perché solo cosi possiamo ancora — legittimamente, a partire
da Cristo-Logos-incarnato — parlare della Deita. Infatti, se nonostante I’impressio-
nante sviluppo delle machinae sediscentes possiamo ancora argomentare su cio
che ¢ inspiegabile e indimostrabile, ¢ perché, per I’appunto, lo possiamo pensare, ¢
poiché addirittura vieniamo pre-pensati dal numinoso che convoca'®.

Insomma, tutta I’argomentazione va dall’inquadramento ermeneutico-esisten-
ziale attraverso I’esegesi delle opere florenskijane, e talora il confronto con quelle
di Cicero, per passare poi alla verificazione sul campo esperienziale, attraverso il
memoriale autobiografico florenskijano che, seppur indirizzato prevalentemente a
familiari e non specialisti, riserva pittoreschi squarci di rilevante pregnanza specu-
lativa.

A conclusione dell’indagine, risaltano alcuni nuclei tematici di peculiare im-
portanza:

1. la ridefinizione terminologica;

2. la riconsiderazione speculativa delle accezioni temporali;

3. ’'inquadramento dei presupposti strutturali e dei fattori ermeneutici cata-
lizzatori del numinoso, cio¢ I’inquanto, il senso interno (sentimento), la
fede, il celomudrie, 1a logica argomentativa, la riflessione ermeneutica;

4. la diadicita o scambievolezza del rapporto tra I’'umano e il divino e la tra-
sposizione di tale rapporto divino nell’amore reverenziale e devoto, nutri-
to per, con ¢ nell’altro, inteso come uno, come comunita ¢ come mondo.

Inoltre, nel corso della trattazione abbiamo cercato di articolare adeguatamen-
te le risposte ai due quesiti iniziali (v. supra, p. 89).

In particolare, alla prima domanda si ¢ risposto che la struttura dell’illumi-
nazione ¢ della rivelazione non ¢ distinta, ma similmente fondata nell’inquanto.
Abbiamo inoltre anteposto la rivelazione alla illuminazione, giacché in Florenskij
sempre il senso precede il segno.

19 Dobbiamo pero precisare che la nostra qualificazione dell’amore cristiano come energia
numinosa non appartiene alla prospettiva di Cicero, il quale anzi ha fatto una netta distinzione (in
DN, § 8) tra il nucleo centrale del cristianesimo (1’agape) e il numinoso, dichiarando quest’ulti-
mo non idoneo a costituire I’essenza piu intima del sacro cristiano.

118 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Alla seconda questione la ricerca ha dato una risposta che passa per 1’inqua-
dramento esistenziale e culturale dell’asceta, visto come colui che fa esperienza del
numinoso nel tessuto culturale in cui vive, nella sinergica relazione con 1’altro. 1l
suo stile di pensiero ¢ nel segno del celomudrie; il suo senso interno ¢ sentimento
dell’amore divino, colto nella bellezza del mondo; la sua fede ¢ fardello che morti-
fica con la croce dello sforzo ascetico, ma anche viatico che consola, spera e guida.
L’asceta non ¢ il buono, moralmente irreprensibile, ma il bello, perché riflette la
bellezza dell’amore divino.

Floriddia, All’improvviso il numinoso, pp. 83-122 119



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA

1. Opere di PA. Florenskij in italiano

Oro, a cura di L. Coco, Aragno, Torino 2025.
Sulla soglia della fede. Taccuino (1904-1905), a cura di L. Coco, EDB, Bologna 2024.
Al confine dei mondi, tr.it. di L. Coco, Aragno, Torino 2023.

Le tentazioni di Sant’Antonio. 1l Buddha di Flaubert, a cura di N. Valentini, tr.it. di C.
Zonghetti, SE, Milano 2023.

Gli immaginari in geometria. Estensione del dominio delle immagini bidimensionali nel-
la geometria (Esperimento per una nuova interpretazione dei numeri immaginari), a
cura di A. Oppo e M. Spano, tr.it. di A. Maiorova — A. Oppo — M. Spano, Mimesis,
Milano-Udine 2021.

Le porte regali. Saggio sull’icona, tr.it. di L.M. Pignataro, Adelphi, Milano 2021.
Lo stato futuro, a cura di K. Mamayusupova, Il nuovo melangolo, Genova 2021.

Primi passi della filosofia. Lezioni sull’origine della filosofia occidentale, a cura di A.
Dezi, Mimesis, Milano-Udine 2021.

Bellezza e liturgia. Scritti su cristianesimo e cultura, a cura di N. Valentino, tr.it. di C.
Zonghetti, SE, Milano 2020.

Simboli dell ’Eternita. Meditazioni e preghiere, a cura di A. Zakova e L. Zak, Lipa, Roma
2020.

La concezione cristiana del mondo, a cura di A. Maccioni, Pendragon, Bologna 2019.

Antonio del romanzo e Antonio della tradizione. Commento a La tentazione di Sant’ An-
tonio di G. Flaubert, a cura di N. Valentini, tr.it. di C. Zonghetti, Edizioni degli anima-
li, Roma 2018.

La filosofia del culto, a cura di N. Valentini, tr.it. di L.M. Pignataro, San Paolo, Cinisello
Balsamo (MI) 2016.

Scritti sullo spazio, Beatrix, London 2016.
L’arte di educare, a cura di N. Valentini, La Scuola, Brescia 2015.

Non dimenticatemi. Le lettere dal gulag del grande matematico, filosofo e sacerdote rus-
so, a cura di N. Valentini e L. Zak, tr.it. di G. Guaita e L. Charitonov, Mondadori, Mi-
lano 2015.

1l cuore cherubico. Scritti teologici, omiletici e mistici, a cura di N. Valentini e L. 74k,
tr.it. di P. Modesto, San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 2014.

L’infinito nella conoscenza, a cura di M. Di Salvo, Mimesis, Milano - Udine 2014.

Sulla superstizione e il miracolo, a cura di N. Valentini, tr.it. di C. Zonghetti, SE, Milano
2014.

120 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Attualita della parola. La lingua tra scienza e mito, a cura di E. Treu, tr.it. di M.C. Pesenti
ed E. Treu, Guerini e associati, Milano 2013.

L’amicizia, tr.it. di P. Modesto, Castelvecchi, Roma 2013.

Realta e mistero. Le radici universali dell’idealismo e la filosofia del nome, a cura di N.
Valentini, tr.it. di C. Zonghetti, SE, Milano 2013.

1l significato dell’idealismo. La metafisica del genere e dello sguardo, a cura di N. Valen-
tini, tr.it. di R. Zugan, SE, Milano 2012.

La colonna e il fondamento della verita. Saggio di teodicea ortodossa in dodici lettere,
introduzione di R. Revello, tr.it. di E. Sassi e K. Mladi¢, Mimesis, Milano - Udine
2012. Originale: Stolp i utverzhdenie istiny, Put’, Moskva 1914.

Stupore e dialettica, a cura di N. Valentini, tr.it. di C. Zonghetti, Quodlibet, Macerata
2011.

Iconostasi. Saggio sull’icona, a cura di G. Giuliano, Medusa, Milano 2008.

1l concetto di chiesa nella Sacra Scrittura, a cura di N. Valentini e L. Zak, San Paolo,
Cinisello Balsamo 2008.

Stratificazioni. Scritti sull’arte e la tecnica, a cura di N. Misler, tr.it. di V. Parisi, Diabasis,
Reggio Emilia 2008.

1l simbolo e la forma. Scritti di Filosofia della scienza, a cura di N. Valentini e A. Gore-
lov, tr.it. di C. Zonghetti, Bollati Boringhieri, Torino 2007.

La mistica e I’anima russa, a cura di Natalino Valentini e Lubomir Zak, San Paolo, Cini-
sello Balsamo (Milano), 2006.

Amleto, tr.it. di S. Zilio, a cura dell’igumeno Andronik (A.S. Trubacev) e A. Dell’Asta,
PasSaggi Bompiani, Milano 2004.

Florenskij P.A. - Belyj A., L’arte, il simbolo e Dio. Lettere sullo spirito russo, a cura di
G. Giuliano, Medusa, Milano 2004.

Ai miei figli. Memorie di giorni passati, a cura di N. Valentini e L. Zak, tr.it. di C. Zon-
ghetti, Mondadori, Milano 2021.

1l valore magico della parola, a cura di G. Lingua, Medusa, Milano 2003.
Lo spazio e il tempo nell’arte, a cura di N. Misler, Adelphi, Milano 1993.

1l sale della terra. Vita dello starec Isidoro, introduzione di Nina Kauchtschischwili, Qi-
gajon, Magnano 1992.

La prospettiva rovesciata e altri scritti, a cura di N. Misler, tr.it. di C. Muschio e N. Mi-
sler, Gangemi, Roma 1990.

Floriddia, All'improvviso il numinoso, pp. 83-122 121



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

2. Letteratura secondaria citata

Cicero V., L’immagine come finestra. A proposito di Uber die Sixtina di Martin Heideg-
ger, “Studi di estetica”, 33 (2006), pp. 279-289.

Cicero V., “La bellezza vi fara liberi”. Sull’estetica fenoumenologica di Dietrich von
Hildebrand, in D. v. Hildebrand, Estetica, a cura di V. Cicero, Bompiani, Milano 2006,
pp. V-XXIV.

Cicero V., Dexter e i suoi nomi, in Id. (a cura di), Nel nome di Dexter, Vita e Pensiero,
Milano 2010, pp. 105-125.

Cicero V., Istante durata ritmo. Il tempo nell epistemologia surrazionalista di Bachelard,
Vita e Pensiero, Milano 2007.

Cicero V., Eros, Agape e Bellezza in von Hildebrand, “AGON. Rivista Internazionale di
Studi Culturali, Linguistici e Letterari”, 17 (aprile-giugno) 2018, pp. 73-89.

Cicero V., MurLHOLLAND PEAKS. 1l sé multiplo nel film di Lynch Mullholland Drive — Filoso-
fia del cinema e delle arti performative DAMS (L3) Cospecs UniMe — a.a. 2020/2021,
2° semestre, Appunti ufficiali del corso.

Cicero V., Sapienza muta. Dio e [’ontologia, Morcelliana, Brescia 2023.

Cicero V., Essere e analogia (2012). Nuova edizione aumentata, Morcelliana, Brescia
2024.

Crapanzano L., La famiglia come ambiente divino in Pavel Florenskij, Marcianum Press,
Venezia 2018.

Jung C.G., Psicologia e religione, tr.it. di E. Schanzer e L. Aurigemma, Boringhieri, To-
rino 1979.

Lingua G., Le parole e le cose. La filosofia del nome di P.A. Florenskij, “Dialegesthai.
Rivista telematica di filosofia” [in linea], 26 luglio 2002.

Losapio M., Il discontinuo nel pensiero di Pavel A. Florenskij. Appunti di un divenire alla
luce, “Dialegesthai. Rivista telematica di filosofia” [in linea], luglio 2019.

Valentini N., I/ Dante di Florenskij. Tra poesia e scienza, Lindau, Torino 2021.

Valentini N., L ethos trinitario del culto liturgico. La via mistica e sacramentale di Pavel
Florenskij, Cittadella, Assisi 2017.

Valentini N., Pavel A. Florenskij. La sapienza dell’amore: teologia della bellezza e lin-
guaggio della verita, Centro Edizioni Dehoniane, Bologna 2012.

Valentini N., Pavel A. Florenskij, Morcelliana, Brescia 2004.

Valentini N., Memoria e risurrezione in Florenskij e Bulgakov, introduzione di P. Coda,
Pazzini, Verucchio 1997.

734k L., Verita come ethos: la teodicea trinitaria di PA. F lorenskij, Citta nuova, Roma
1998.

74k L., Pavel A. Florenskij. Invito alla lettura, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo
(MI) 2002.

122 Floriddia, A/I'improvviso il numinoso, pp. 83-122



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ANGELO SCUDERI

Ripensare ’'umano nella crisi tra complessita, liberta e cura

[Rethinking Human in the Crisis Between Complexity, Freedom, and Care]

SINTESI. A partire dalle prospettive discusse negli altri cinque saggi di questo quaderno, il
presente articolo propone un ripensamento radicale dell’umano, superando la tradiziona-
le visione isolazionista per abbracciare una prospettiva relazionale e multidimensionale.
Prendendo anzitutto in esame la complessita come paradigma ontologico, si evidenzia
come I’'umano sia inserito in una rete di interdipendenze che richiede nuove forme di
responsabilita etica e solidarieta planetaria. [’analisi si sposta quindi sulla dimensione
etica, esplorando la liberta come fondamento della pace e della convivenza globale. Si
approfondisce il ruolo dell’ermeneutica critica, che valorizza 1’autonomia del pensie-
ro storico-filosofico e ne preserva 1’originalita contro interpretazioni riduttive. Infine, la
riflessione si arricchisce della prospettiva spirituale attraverso il concetto di numinoso,
inteso come esperienza di illuminazione e rivelazione che trasforma la coscienza e apre
a una relazione nuova tra uomo, divino e mondo. L’articolo sostiene che solo attraverso
questa integrazione di complessita, etica, critica e spiritualita ¢ possibile un vero ripensa-
mento dell’umano, come essere aperto, vulnerabile e capace di trasformazione.

PAROLE cHIAVE: Ripensare I’umano, Complessita, Etica, Ermeneutica, Numinoso

ABSTRACT. Starting from the perspectives discussed in the other five essays in this special
issue, this article proposes a radical rethinking of the human condition, moving beyond
the traditional isolated views to embrace a relational and multidimensional perspective.
First of all, considering complexity as an ontological paradigm, it highlights how the
human is embedded in a network of interdependencies that calls for new forms of ethical
responsibility and planetary solidarity. The analysis then shifts to the ethical dimension,
exploring freedom as the foundation of peace and global coexistence. The role of critical
hermeneutics is examined, emphasizing the autonomy of historical-philosophical thought
and preserving its originality against reductive interpretations. Finally, the reflection is
enriched by the spiritual perspective through the concept of the numinous, understood as
an experience of illumination and revelation that transforms consciousness and opens a
new relationship between human, divine, and world. The article argues that only through
this integration of complexity, ethics, critique, and spirituality can a true rethinking of the
human emerge — one that is open, vulnerable, and capable of transformation.

KEeyworbs: Rethinking the Human, Complexity, Ethics, Hermeneutics, Numinous

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 123



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

A mo’di introduzione

Che cosa significa ripensare I’'umano oggi, in un tempo attraversato da crisi ecolo-
giche, etiche, epistemologiche? Quale vocabolario ¢ ancora in grado di nominare
responsabilita, liberta, cura, senza ricadere nei vecchi dualismi della modernita?
I cinque saggi raccolti in questo quaderno — pur affrontando tematiche differenti,
dall’ontologia della complessita all’etica globale, dall’ermeneutica filosofico-poli-
tica e teologica alla medicina come forma di sapere — convergono su un’esigenza
comune: ridefinire il senso dell’umano alla luce di un mondo radicalmente trasfor-
mato e in perpetua trasformazione radicale.

L’intento di questo contributo ¢ duplice: da un lato, riprendere e intrecciare i
percorsi teorici offerti dai saggi precedenti, mettendone in luce le risonanze impli-
cite e le tensioni; dall’altro, proporre una chiave di lettura condivisibile, costruita
attorno a tre concetti-fulcro che attraversano 1’intero quaderno: complessita, liberta
e cura.

Questi termini, lungi dall’essere semplici categorie, costituiscono — se pensati
insieme — 1 pilastri di un possibile umanesimo rigenerato, in grado di oltrepassare i
limiti del paradigma moderno senza cedere alla disgregazione postmoderna.

Tale prospettiva non vuol offrire affatto una ricomposizione totalizzante, ma
una sintesi aperta, che riconosce la fragilita del sapere e dell’agire umano e fa della
relazione — tra soggetti, corpi, sistemi e narrazioni — il proprio principio costitutivo.
Un pensiero, per usare le parole di Edgar Morin, che sia “ben fatto”, e contrasti la
mera pienezza, I’accumulazione e la disgregazione del sapere’.

1. Complessita: fine della linearita, inizio del pensiero relazionale

La crisi epistemica che attraversa la contemporaneita tardo-occidentale si mani-
festa anzitutto nel fallimento definitivo del paradigma riduzionista, incapace di
rendere conto della densita del reale attuale. La pretesa di separare, semplificare,
dominare e prevedere i fenomeni attraverso categorie rigide si infrange oggi contro
un mondo sempre piu interconnesso, opaco, non-linearmente strutturato. Il pensie-
ro della complessita non nasce solo come reazione, ma come tentativo positivo di
ricostruzione teorica: esso mira a cogliere le articolazioni relazionali e processuali
del reale, valorizzando 1’incertezza come tratto strutturale, e non come eccezione
da correggere.

' Cfr. E. Morin, La testa ben fatta. Riforma dell ’insegnamento e riforma del pensiero, Raf-
faello Cortina, Milano 2000, p. 15.

124 Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Il passaggio ¢ di natura epocale: dalla logica della semplificazione a un’onto-
logia del tessuto relazionale. Tale visione non ¢ solo descrittiva, ma ha risvolti pro-
fondamente etici e politici, poiché mostra come ogni essere — umano o non umano
— sia coinvolto in una rete di interdipendenze non neutralizzabili. E quanto sostiene
Edgar Morin, uno dei padri del pensiero complesso, quando scrive: «la coscienza
della multidimensionalita ci porta all’idea che ogni prospettiva unidimensionale,
ogni visione specialistica, parcellare, ¢ povera. Deve necessariamente essere colle-
gata alle altre dimensioni»?.

In ambito scientifico, la crisi della linearita causale si manifesta in modo sem-
pre piu evidente a partire dalle ricerche pionieristiche di Ilya Prigogine, il quale ha
dimostrato come 1 sistemi complessi — siano essi biologici, chimici o sociali — non
possiedano una struttura chiusa e deterministica, ma risultino al contrario intrin-
secamente aperti all’ambiente esterno, caratterizzati da dinamiche di instabilita e
non-linearita che li rendono imprevedibili nel lungo termine. Questa visione ha
contribuito a rivoluzionare la comprensione tradizionale dei fenomeni, mettendo in
luce che il comportamento emergente di tali sistemi deriva da interazioni reticolari,
feedback circolari e fluttuazioni che sfuggono a spiegazioni causali e deterministi-
che, aprendo cosi la strada a un paradigma scientifico fondato sulla complessita e
sull’interconnessione continua tra ordine ¢ caos®. Da qui, la necessita di un nuovo
metodo: non-lineare, dialogico, riflessivo. La complessita, tuttavia, non equivale
al caos, ma implica la coesistenza di ordine e disordine, la capacita di connettere
elementi eterogenei in forme temporanee di significato. Lo scopo non ¢ eliminare
I’incertezza, ma imparare a navigarla.

Questa visione ha conseguenze profonde sull’idea stessa di realta: non un
insieme di oggetti isolati, ma un campo dinamico di relazioni. Si tratta, in termi-
ni ontologici, di pensare I’essere non come sostanza né come soggetto, ma come
relazione simultaneamente delineata e reciproca — una prospettiva che trova eco
nel pensiero di autori come Bruno Latour, per il quale «possiamo abbandonare le
analisi del quadro vuoto della temporalita e ritornare al tempo che passa, cio¢ agli
esseri e alle loro relazioni, alle reti costruttrici di irreversibilita e di reversibilita»®.

In questo senso, la complessita non ¢ solo una sfida epistemica, ma anche
una chiamata etica e politica. Il riconoscimento della nostra vulnerabilita inter-
connessa — a livello ecologico, sociale, culturale — richiede un nuovo impegno:
una solidarieta planetaria, fondata non su astrazioni, ma sulla consapevolezza che,

2 E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993, p. 68.

3 Cfr. 1. Prigogine, La nuova alleanza. Metamorfosi della scienza, Einaudi, Torino 1979,
pp. 146-159.

4 B. Latour, Non siamo mai stati moderni, Eléuthera, Milano 1995, p. 90.

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 125



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

come scrive Morin, «le minacce mortali e i problemi fondamentali creino una co-
munita di destino per I’'umanita intera»’. E proprio su questa soglia che il pensiero
complesso si apre a un possibile umanesimo del futuro: non piu fondato sull’indi-
viduo astratto, ma sull’interdipendenza come condizione originaria dell’esistenza
della persona. Lo scritto di Attilio Meliado offre una serrata argomentazione della
prospettiva che si apre quando si pensa la complessita come ontologia relazionale
dell’attualita.

2. Liberta: datum prius come fondamento infondato, come apertura radicale

Se la complessita ci impone di ripensare 1’ontologia in termini relazionali e pro-
cessuali, la liberta — tradizionalmente intesa come autonomia razionale individua-
le — ¢ a sua volta profondamente sollecitata. Vincenzo Cicero, nel suo contributo,
mettendo a confronto il centro nevralgico dell’etica kantiana con le sfide globali
del presente, mostra 1I’opportunita di disancorare la liberta da ogni presupposto sia
materiale sia trascendente, per restituirle il carattere originario di potenza (forza)
dativa trascendentale: per cui il dare, frutto di quel datum prius che “¢” la liberta,
ha primato ontologico su ogni facere e factum — sociale, morale, politico — in una
forma di figliolanza (del facere nei confronti del dare) che ne innerva 1’essenza e
ne permette 1’in-sorgenza. Solo una liberta laicamente “infondata” puo rispondere
all’altezza/sprofondamento della crisi globale: una liberta che lasci assecondare
non una volizione di potere, prepotenza e ultrapotenziamento, ma la potenzialita li-
minale e in-stabile ch’essa ¢ sorgivamente, cosi che I’'umano possa autenticamente
prendersi cura della propria e altrui datita esistenziale.

In La religione entro i limiti della semplice ragione, Kant parla notoriamen-
te del “male radicale” come di un elemento costitutivo della natura umana, che
quanto piu sollecita 1’agire a configurarsi come frutto di una scelta e non di una ne-
cessita naturale, tanto piu sancisce la propria appartenenza al datum della liberta®.
Questa assunzione rimane centrale anche per il nostro tempo: il libero dare non ¢
assicurato né garantito una volta per tutte, ma continuamente esposto alla possibi-
lita della distruzione o della rigenerazione a causa della natura della liberta — che ¢
anche liberta di scegliere il male, di lusingare 1’amor proprio e di negare il libero
dare e fare altrui. Ma ¢ anche e soprattutto nella precarieta che la liberta puo ispi-
rare nell’umano una sollecitazione etica profonda: non soltanto dare qualcosa, ma

> E. Morin, La via. Per [’avvenire dell umanita, Raffaello Cortina, Milano 2011, p. 36.

¢ Cfr. I. Kant, La religione entro i limiti della semplice ragione, Bompiani, Milano 2001,
pp. 117-127.

126 Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

dare la possibilita di dare responsabilmente, gratuitamente, in un mondo plurale.

Nello scritto di Luciano Tripepi, questa suggestione della liberta come in-
fondata dativita mi pare intrecciarsi con la critica all’interpretazione taubesiana
del Frammento teologico-politico di Benjamin, 1’originalita del cui pensiero viene
mostrata come non riconducibile a genealogie ideologiche o teologiche precostitu-
ite. Il rifiuto motivato di leggere Benjamin alla maniera di Taubes, cio¢ attraverso
la lente della tradizione marcionita che deprezza il valore messianico della Torah,
evidenzia infatti un punto su tutti: la liberta dell’ermeneusi testuale, che ¢ parte
costitutiva del pensiero critico, si estrinseca al meglio — perché maggiormente arri-
schiata — quando puo esercitarsi su scritti precari (incompleti, frammentari, rapso-
dici, zeppi di varianti), ma speculativamente densi e solidali, quali sono tanti testi
benjaminiani’. Cosi, 1’istanza messianica di Benjamin, che resiste a ogni linearita
per fondare «un concetto di presente come quell’adesso [Jetztzeit], nel quale, per
cosi dire, sono disseminate e incluse schegge del tempo messianico [istituendo]
una connessione tra storiografia e politica, che ¢ identica a quella teologica tra
rammemorazione ¢ redenzione»®, diviene essa stessa un principio ermeneutico dal
grande afflato libertario, in quanto I’improvviso arresto messianico del pensare
nell’adesso cristallizzato, in uno con la reinterpretazione rammemorante dell’ «in-
tero corso della storia», ¢ in grado di dare redenzione a ogni passato oppresso’
— «senza alcuna pretesa di legittimita se non la parziale salvezza dai dominatori»,
come chiosa icasticamente Tripepi.

In questo contesto, a maggior ragione, la liberta va pensata come infundatum
datum prius e, insieme, movimento dativo, costituente, apertura del e al possibile.
Ne risulta immediata un’implicazione di essenziale caducita in ambito etico, come
ha peraltro sottolineato Judith Butler proponendo una soggettivita etica “precaria”,
costruita nel linguaggio e nella relazione, sempre esposta, vulnerabile.

Rispondere al volto, capirne il significato, vuol dire essere consapevoli di cio
che ¢ precario nella vita altrui, o, piuttosto, della precarieta della vita stessa.
Non si tratta, per dirla con Lévinas, di risvegliarsi alla propria vita, e, di qui,
estrapolare dalla comprensione della propria precarieta quella della vita preca-

7 Se non viene commisurato a questa densita e solidarieta, qualsiasi enunciato benjaminia-
no resta preda di interpretazioni pregiudiziali e capziose, come appare quella di Taubes.

8 W. Benjamin, Sul concetto di storia, in Opere complete. V1, Einaudi, Torino 2004, p. 513.

? Cfr. ibi, p. 492. “Ogni passato” significa: non escluse le epoche dell’ebraismo vetero-
testamentario. Basti pensare alla frase finale di Sul/ concetto di storia (p. 493), che riporta una
suggestiva conseguenza del divieto di investigare il futuro imposto dalla Torah agli ebrei: «Per
gli ebrei [...] nel futuro ogni secondo era la piccola porta attraverso la quale poteva entrare il
messiay.

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 127



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

ria altrui. Deve essere una comprensione della precarieta dell’Altro. E questo
che permette al volto di appartenere alla sfera dell’etica'®.

Del resto, il riferimento a Emmanuel Lévinas sembra a questo punto inevita-
bile, data la posizione assunta dal filosofo lituano-francese intorno alle origini della
soggettivita libera, intesa come responsabilita verso 1’altro, cio€¢ come eteronomia
originaria'l.

Ripensare la liberta oggi significa allora accettarne il carattere di potenza so-
stanzialmente drammatica: essa non ¢ fonte di stabilita, ma di rischio; non proprieta
(né duratura né transeunte), ma esposizione, messa a repentaglio; senza fondo, ma
soglia — magari «di una piccola porta.

E proprio in questa vulnerabilitd dei fatti e atti a cui da luogo che risiede
la dote della liberta, dunque la possibilita di prospettare 1’orizzonte di un’etica
globale, capace di riconoscere la pluralita dei soggetti e I’irriducibilita delle loro
relazioni.

3. Cura: ricomporre i saperi, custodire il vivente

Se la complessita invita a riformulare la nostra immagine del mondo e la liberta
esige di essere ripensata come potenza dativa drammatica, precaria e responsabile,
la cura si impone come categoria che tiene insieme entrambi 1 livelli, favorendone
I’operativita. Non si tratta di un concetto secondario o accessorio: la cura ¢ il luogo
in cui filosofia e medicina — ma anche scienza, politica e spiritualita — possono tor-
nare a parlarsi, superando secoli di separazione disciplinare e simbolica.

[’etimologia stessa della parola “medicina”, che Giuseppe De Vita nel suo
saggio ci invita ad apprezzare, deriva dal latino medeor (curare, meditare) e rivela
una genealogia antica e profonda: il prendersi cura non ¢ solo gesto tecnico, ma
atteggiamento esistenziale, un modo di abitare il mondo. Nella cultura omerica, la
cura ¢ ancora affidata agli dei; nella filosofia greca, con Platone e Aristotele, essa
diventa esercizio della ragione. Il cristianesimo ne fa il luogo dell’alleanza tra cor-
po e anima, mentre la modernita, con Cartesio, operando la scissione tra res cogi-

tans e res extensa, trasforma il corpo in oggetto clinico e lo separa dalla riflessione
filosofica'2.

10 Cfr. J. Butler, Vite precarie. I poteri del lutto e della violenza, Meltemi, Roma 2004, p.
141.

W Cfr. E. Lévinas, Totalita e infinito, Jaca Book, Milano 2005, pp. 230-231.

12 Cfr. R. Descartes, Meditazioni metafisiche, Laterza, Roma-Bari 2006, Seconda Medita-
zione, pp. 89 ss.

128 Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

E solo nella contemporaneita che questa frattura pud essere ricomposta: nel
momento in cui la medicina, di fronte a sfide planetarie (pandemie, crisi ambien-
tali, biopolitiche), si interroga nuovamente sul senso della propria prassi, ¢ la filo-
sofia riscopre 1’urgenza di farsi concreta, relazionale, incarnata, come Hans Jonas
illustrava nel suo Principio responsabilita, indicando una nuova etica della cura
fondata non sull’onnipotenza della tecnica, ma sulla preoccupazione per la vulne-
rabilita dell’altro e del pianeta: «Questo comporterebbe la ricerca non soltanto del
bene umano, bensi anche del bene delle cose extraumane, estendendo il ricono-
scimento dei “fini in s¢” al mondo naturale ¢ includendone la cura nel concetto di
bene umanox»'?.

La cura, in questa prospettiva, non ¢ solo pratica sanitaria o affettiva, ma ca-
tegoria filosofica fondamentale. Si situa al crocevia tra ontologia, etica e politica.
Recentemente, la care ethics sviluppata da studiose come Carol Gilligan e Joan
Tronto'* ha mostrato come la cura debba diventare criterio politico, base per una
societa fondata non sull’autonomia astratta, ma sull’interdipendenza reale. Gilli-
gan, in particolare, ha criticato una visione morale centrata sul dovere impersonale
(una critica diretta a Kant — seppur capziosa), proponendo invece un modello etico
che nasce dall’ascolto, dalla relazione ¢ dalla responsabilita concreta verso 1’al-
tro'>. L’etica della cura, in questa prospettiva, non ¢ una “morale al femminile”,
ma una vera e propria rivoluzione concettuale che invita a ripensare la giustizia a
partire dalla vulnerabilita e dalla reciprocita.

In questo quadro, I’'umanesimo rigenerato che emerge dai saggi qui presentati
assume una forma piu precisa: non I’esaltazione dell’individuo razionale e separa-
to, ma la riscoperta dell’'umano come essere vulnerabile, relazionale, responsabile.
La cura, allora, ¢ il luogo in cui complessita e liberta si incarnano, si traducono in
forma di vita, possono aprire a un’etica cosmica futura.

4. Il numinoso come categoria relazionale della complessita

Nel contesto della crisi epistemica della modernita, si fa sempre piu evidente la
necessita di strumenti concettuali capaci di restituire spessore all’esperienza nella
sua totalita, comprendendone le dimensioni affettive, relazionali e spirituali. In
questa direzione si colloca la riflessione sul numinoso come categoria centrale per

3'H. Jonas, I/ principio responsabilita, Einaudi, Torino 1990, p. 12.

4 Cfr. J. Tronto, Un mondo vulnerabile. Per una politica della cura, Saggiatore, Milano
2006.

15 C. Gilligan, In a different voice, Harvard University Press, Cambridge 1993, pp. 164-165.

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 129



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

una comprensione non riduzionistica della realta. Rudolf Otto, in I/ sacro, definiva
il numinoso come realta totalmente altra, “esperienza primaria” che irrompe nella
coscienza come mysterium tremendum et fascinans, suscitando insieme timore,
attrazione e sorpresa'®. Lungi dall’essere un semplice contenuto dottrinale, il nu-
minoso ¢, per Otto, una forma di sapere affettivo, prerazionale, che interpella il
soggetto e lo decentra.

Secondo Teresa Floriddia, una singolare interpretazione dell’esperienza numi-
nosa si trova nel pensiero di Pavel Florenskij'’, il quale elabora una vera e propria
“fisica paradossale” della rivelazione che, pur parlando in termini materiali o fisici
(luce, suono, corpo), € orientata proprio a quella che Otto e Jung chiamerebbero
“la manifestazione del numinoso”. In La colonna e il fondamento della verita, Flo-
renskij descrive I’illuminazione spirituale come un evento che irrompe nel quoti-
diano e collega il finito all’infinito attraverso 1’amore e I’amicizia, in una relazione
triadica che coinvolge il soggetto, 1’altro e il divino. La rivelazione non ¢ dunque
un contenuto meramente trasmesso dall’aldila dell’umano, ma un’esperienza che
attraversa il vissuto investendolo dal basso e dall’alto, una forma eminente di co-
noscenza insieme mistica e incarnata.

[’evento rivelativo cosi inteso viene poi collegato da Floriddia alla nozione
ciceriana di “attimo esafanico”, cio¢ all’economia temporale dell’irruzione im-
provvisa, la quale avviene mediante quell’““inquanto” che, determinando ogni con-
tinuita e discontinuita temporale, 1’eterno e il transeunte, costituisce I’unica forma
trascendentale capace di rendere possibile I’incontro tra I’'umano ¢ il divino'®. In
tale prospettiva, il numinoso ¢ cio che sospende il tempo ordinario e inaugura un
tempo significativo e rivelativo. Florenskij stesso parla di “sguardo interiore”, una

16 Cfr. R. Otto, I/ sacro. L’elemento non razionale nell’idea del divino, SE, Milano 2018,
p. 27. Il numinoso di Otto connota piu precisamente 1’energia originaria pre-, intra- e ultrau-
mana che va pensata in quattro momenti fondamentali come superpotente, tremenda-misterio-
sa, affascinante e augusta (cfr. ibi, capp. 3-4, 6-7, 9). Ogni manifestazione della numinosita
implica sempre la com-presenza, in varia misura, di ciascuno dei quattro momenti. A queste
determinazioni, poi, Carl Gustav Jung aggiunge il legame essenziale con gli archetipi e con la
sincronicita.

7 La singolarita consiste innanzitutto nel fatto — rilevato dalla studiosa — che Florenskij non
cita mai né Otto né la nozione di numinoso.

¥ Per I’inquanto come arcistruttura predicativa e medio analogico ricorsivo cfr. V. Cicero,
Essere e analogia, Nuova edizione aumentata, Morcelliana, Brescia 2024, §§ 17-18, 21, 25 e 29;
sull’inquanto come arcisintagma trascendentale cfr. Id., Sapienza Muta, Morcelliana, Brescia
2023, p. 46. Tuttavia, Cicero non condivide del tutto 1’interpretazione numinosa della teologia
cristiana in generale e di quella florenskijana in particolare, e anche questo fatto ¢ debitamente
rilevato da Floriddia.

130 Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

disposizione infantile e intuitiva che consente all’'uomo di cogliere la bellezza e il
mistero la dove la razionalita ordinaria vede solo caos. Questo sguardo, da lui defi-
nito con il termine “celomudrie”'’, richiama a una sapienza originaria, non ancora
separata tra soggetto e oggetto, spirito e corpo, teoria e vita, a un’integrita estanta-
nea — e, dal fondo, estatica — della persona che ne definisce la “bellezza”.

In questo processo di apertura al mistero, I’io viene definitivamente decen-
trato, espropriato, nella direzione di una passivita feconda. E cid che Emmanuel
Lévinas descrive come “accoglienza dell’Infinito”, un’alterita che non puo essere
contenuta nella nozione di totalita, ma che chiama il soggetto alla responsabilita,
all’uscita da sé®°. Il numinoso si configurerebbe cosi non solo oggetto di un’espe-
rienza estatica, ma anche provocazione etica: interruzione del voler-potere auto-
centrato dell’umano e invito a una relazione trasformativa.

E questo che intende Paul Ricceur quando sottolinea come ogni identita perso-
nale sia costituita attraverso una narrazione aperta all’alterita. In Sé come un altro,
egli scrive che la rivelazione del sé€ si compie nell’ascolto dell’altro:

I’ipseita del se stesso implica 1’alterita a un grado cosi intimo che I’una non si

lascia pensare senza 1’altra, che 1’una passa piuttosto nell’altra — come si direb-

be in linguaggio hegeliano. Al “come” vorremmo annettere la significazione

forte, non soltanto di una comparazione — se stesso simile a un altro —, ma di
b

una implicazione: se stesso in quanto ... altro.?!

L’incontro col numinoso, cosi come con 1’altro umano, non € mai neutro: ¢ sem-
pre anche un evento ermeneutico, una domanda rivolta al sé che lo obbliga a rifor-
mularsi nel tempo.

Il numinoso, come categoria teoretica ed esistenziale oltre che teologica, appare
dunque un passaggio essenziale per un pensiero della complessita che voglia esse-
re fedele alla discontinuita del reale e alla sua apertura etica e spirituale. L’illumi-
nazione e la rivelazione, in questa prospettiva, non sono soltanto fenomeni straor-
dinari da confinare nella sfera religiosa, ma strumenti epistemici indispensabili per
un nuovo umanesimo relazionale.

9 P. Florenskij, La colonna e il fondamento della verita, Rusconi, Milano 1974, p. 217.
20 Lévinas, Totalita e infinito, cit., p. 300.
21 P, Ricceur, Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993, p. 78 (traduzione modificata).

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 131



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

Epilogo

I cinque saggi raccolti in questo quaderno, pur nella varieta di approcci e ambiti di-
sciplinari, disegnano una costellazione concettuale che ruota attorno a una comune
urgenza: ripensare 1’umano in un tempo attraversato da crisi ecologiche, sociali,
politiche e spirituali. Il paradigma della complessita ci sottrae all’illusione di una
realta semplificabile, restituendoci un mondo fatto di relazioni, intrecci, dipen-
denze reciproche. La liberta si mostra sorgivamente come forza dativa ancora piu
radicale del male, percio apertura drammatica all’altro e al suo precario poter-dare.
La cura, invece, si rivela come pratica e principio, come orizzonte etico capace di
saldare sapere, tecnica e responsabilita.

Cio che emerge da questa convergenza ¢ 1’esigenza di un nuovo umanesimo,
non piu centrato sull’individuo autosufficiente e logistico della modernita, ma su
un umano vulnerabile, relazionale e aperto all’alteritd. Un umanesimo che non
abbia paura del limite, ma lo riconosca come condizione di possibilita della convi-
venza; che non fugga la complessita, ma la abiti; che non assolutizzi la liberta, ma
la viva come ispiratrice del compito infinito del prendersi cura; che non recluda la
cura nella sfera privata, ma la rilanci come progetto politico planetario.

In questo senso, gli scritti qui presentati non si limitano a tematizzare, ciascuno
a suo modo, aspetti della crisi contemporanea. Essi costituiscono un laboratorio
teorico in cui si sperimenta una possibile convergenza fra filosofia, teologia, scien-
ze umane, etica, medicina. Una convergenza che non appiattisce le differenze, ma
le valorizza in una visione pluralistica e dialogica del sapere. E proprio in questa
apertura si intravede una via per il pensiero a venire: una filosofia che non si limiti
a interpretare il mondo né pretenda di trasformarlo con la prepotenza, ma si assuma
la responsabilita di prendersene cura.

132 Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133



Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

BIBLIOGRAFIA CITATA

Benjamin W., Sul concetto di storia, in Opere complete. VI, Einaudi, Torino 2004, pp.
483-517.

Butler J., Vite precarie. I poteri del lutto e della violenza, Meltemi, Roma 2004.
Cicero V., Sapienza Muta, Morcelliana, Brescia 2023.

Cicero V., Essere e analogia, Nuova edizione aumentata, Morcelliana, Brescia 2024.
Descartes R., Meditazioni metafisiche, Laterza, Roma-Bari 2006.

Florenskij P., La colonna e il fondamento della verita, Rusconi, Milano 1974.
Gilligan C., In a different voice, Harvard University Press, Cambridge 1993.

Jonas H., Il principio responsabilita, Einaudi, Torino 1990.

Kant 1., La religione entro i limiti della semplice ragione, Bompiani, Milano 2001.
Latour B., Non siamo mai stati moderni, Eléuthera, Milano, 1995.

Lévinas E., Totalita e infinito, Jaca Book, Milano 2005, pp. 230-231.

Morin E., Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993.

Morin E., La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e riforma del pensiero, Raffaello
Cortina, Milano 2000.

Morin E., La via. Per [’avvenire dell 'umanita, Raffaello Cortina, Milano 2011.
Otto R., Il sacro. L’elemento non razionale nell’idea del divino, SE, Milano 2018.

Prigogine 1., La nuova alleanza. Metamorfosi della scienza, Einaudi, Torino 1979, pp.
146-159.

Ricceur P., Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993.

Tronto J., Un mondo vulnerabile. Per una politica della cura, Saggiatore, Milano 2006.

Scuderi, Ripensare ['umano nella crisi tra complessita, liberta e cura, pp. 123-133 133






Quaderno n. 24 di «<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

«AGON)
Rivista Internazionale di Studi Culturali, Linguistici e Letterari
(ISSN 2384-9045)
Direttore responsabile: Massimo Lagana

Direzione scientifica: Massimo Lagana (Universita degli Studi di Messina, Italia)
Telefono mobile: +393491539544  E-mail: mlagana@unime.it

Comitato scientifico:

Francesco Aqueci (gia Universita degli Studi di Messina, Italia)

Annalisa Bonomo (Universita degli Studi di Enna “Kore”, Italia)

Ignacio Bosque Muiioz (Universidad Complutense de Madrid, Espana — Miembro de la
R.A.E))

Anthony Cripps (Nanzan University, Nagoya, Japan)

Iryna Volodymyrivna Dudko (Dragomanov Ukrainian State University, Kyiv, Ukraine)
Kadhim Jihad Hassan (Professeur en Littératures Arabes et Comparées, INALCO, Pa-
ris, France)

Philippe Jousset (Université de Provence Aix-Marseille, France)

Eric Lecler (Université de Provence Aix-Marseille, France)

Svitlana Kulieznova (National Technical University of Ukraine “Igor Sikorsky Kyiv
Polytechnic Institute”, Ukraine)

Comitato editoriale:

Rosario Arias Doblas (Universidad de Malaga, Espafia)
Francesca De Cesare (Universita di Napoli “L’Orientale”, Italia)
Luigi Rossi (gia Universita degli Studi di Messina, Italia)

Ve-Yin Tee (Nanzan University, Nagoya, Japan)

Giuseppe Trovato (Universita Ca’ Foscari, Venezia, Italia)
Alessandra Vicentini (Universita degli Studi dell’Insubria, Italia)

Periodico registrato presso il Tribunale di Reggio Calabria (Registro Stampa, n.
7/14, 30 giugno 2014).

Gli autori sono legalmente responsabili degli articoli. 1 diritti relativi ai saggi, agli arti-
coli e alle recensioni pubblicati in questa rivista sono protetti da Copyright ©. I diritti
relativi ai testi firmati sono dei rispettivi autori. La rivista non detiene 1l Copyright e gli
autori possono anche pubblicare altrove 1 contributi in essa apparsi, a condizione che
menzionino il fatto che provengono da «kAGON» (ISSN 2384-9045). E consentita la co-
pia per uso esclusivamente personale. Sono consentite le citazioni purché accompagnate
dal riferimento bibliografico con I’indicazione della fonte. La riproduzione con qualsiasi
mezzo analogico o digitale non ¢ consentita senza il consenso scritto dell’autore. Sono
consentite citazioni a titolo di cronaca, critica o recensione, purché accompagnate dal
nome dell’autore e dall’indicazione della fonte. Le collaborazioni ad «AGON» sono a

135



Quaderno n. 24 di «k<AGON» (ISSN 2384-9045)
Supplemento al n. 44 (gennaio-marzo 2025)

titolo gratuito e volontario e quindi non sono retribuite. Possono consistere nell’invio
di testi e/o di documentazione. Gli scritti e quant’altro inviato, anche se non pubblicati,
non verranno restituiti. Le proposte di collaborazione possono essere sottoposte, insie-
me a un curriculum vitae, in formato Word (doc o docx), alla Direzione della Rivista a
questo indirizzo e-mail: mlagana@unime.it. I contributi vengono accettati o rifiutati per
la pubblicazione a insindacabile giudizio della Direzione scientifica, che si avvale della
consulenza di uno o pit componenti del Comitato Editoriale e della revisione paritaria re-
alizzata da esperti esterni anonimi. I contributi accettati vengono successivamente messi
in rete sulla Rivista.
Copyright © — All Rights Reserved

Periodical registered at the Court of Reggio Calabria (Publishing Registration, n.
7/14, 30 June 2014).

The authors are legally responsible for the articles. The rights relative to the essays and
reviews published in this periodical are protected by Copyright ©. The rights relative
to the signed texts belong to their respective authors. The magazine does not keep the
Copyright and the authors can also publish somewhere else the articles and contribu-
tions presented in it, provided that they mention they come from «AGON» (ISSN 2384-
9045). The copy for exclusively personal use is permitted. Quoting is allowed, provided
that it is accompanied by a bibliographic reference with the indication of the source.
The reproduction, by any analogical or digital means, is not allowed, without written
permission from the author. Quotations are allowed for chronicle, study, criticism or re-
view, provided that they are accompanied by the author’s name and the indication of the
source. The collaborations to «kAGON» are for free and voluntary, and so they are not
remunerated. They may comprise sending texts and/or documents. Written documents
and what else sent, even if not published, will not be given back. Collaboration proposals
may be submitted, along with a curriculum vitae, in Word format (doc or docx), to the
Management Team at the following e-mail address: mlagana@unime.it. Collaborations
are accepted or refused for publication at the incontestable discretion of the Scientific
Management Team, which will avail itself of the expert advice of one or more members
of the Editorial Committee and of the peer review achieved by external anonymous ref-
erees. The accepted contributions are later inserted in the magazine and put on the net.

Copyright © — All Rights Reserved

136



	00. Cover
	01. Prefigura
	02. Meliadò, Complessità. Un dialogo tra filosofia e Teologia
	03. Cicero - Etica globale, Kant, datum della libertà
	04. Tripepi, Taubes Benjamin
	05. De Vita, Corpo e mente tra caduceo e caducità
	06. Floriddia, All’improvviso il numinoso
	07. Scuderi, Ripensare l’umano
	08. Agon



